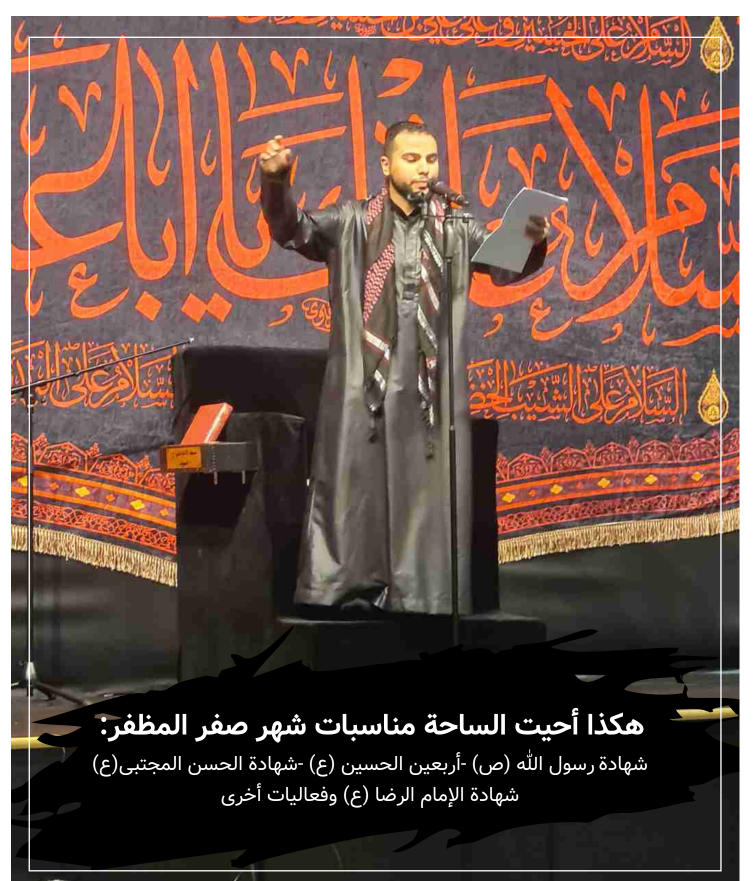


ISSN 2003-699X 1003-699X 1003-6998 1003-6998 1003-6998 1003-6998 1003-6998 1003-6998 1003-6998 1003-6998 1003-6998 1003-6998



نشرة اخبارية شهرية تغطي الجهود والنشاطات التي يقوم بها اتباع أهل البيت(ع) بإسم مركز الامام علي(ع) الاسلامي



## الافتتاحية

## بين جدتي والأربعينية أشياء مُحزِنة

رحم الله جدتي... كان لديها إيمان فطري لكنها، للأسـف، ودّعت الدنيا وهي ترى كيف ان إيمانها الفطري كان عُرضـــــةً للـتندّر و"للـتنكـيت" من جانب أولادها وأحفادها فــــــي كل نقاش يدور بينها وبينهم.

وكنت أنا واحداً من أحفادها. صـــحيح انني لم أكن اســـخر منها علانية كما يفعل الباقون لأنني كنت أســـكن معها تحت سـقف واحد، لكنني كنت إلى حدٍ بعيد أسخر بيني وبين نفســــي من أغلب تعليقاتها.

أغمضت المسكينة عينيها مكسـورة الخاطـر لأن الدنيا التـي رأتها فـي أواخـر حياتها كانت دنيا تخـتلف مائة درجة عن الدنيا التي نشـــأت عليها. أغمضـــت عينيها وهي ترى ان الدنيا بأســـــرها تســـــير خلاف ما كانت هي تؤمن به، وخلاف ما عاشـت هي لأجله.

وكان المؤلم فـــــي هذه التحولات ان مفاهيم الدين التـــي تــــربت عليها، ومظاهر التدين التي تمســـــكت بها، صارت بطرفة عين من مخلفات الماضي ومن مظاهر "الرجعية".

ففجأة صــــار الحجاب في هذه الدنيا الجديدة رمزاً للتخلف، وبلمح البصـــر صــــارت العبادة رمزاً للتقوقع... أما ما يخص إقامة الصــلاة والذهاب إلى الحج وتلاوة القـرآن، فإن هذه لم تعد تعنــي عـند "أبـناء الدنـيا الجديدة" إلا الدخول في نادي كبار السـن حصراً.

كانت المسكينة تشكه كل هذا وتتحمّله على ما يبدو في سرّها، لكن وجهها كان يمتلئ خجلاً كلما أسكتها أحد من أولادها أو أحفادها قائلاً لها أمام الملأ: ما هذه "التخاريف" التكوين بها؟

أذكر مرة أنها قالت إنها سمعت ان



نشرة اخبارية شهرية تغطي الجهود والنشاطات التي يقوم بها اتباع أهل البيت(ع) باسم مركز الإمام علي (ع)

ان ما يرد في مجلة "أخبار المركز" لا يعبر بالضرورة عن رأي او موقف مركز الامام علي (ع) نظرا لما تتمتع به المجلة من حرية في التعبير والنقل والإقتباس.

#### **المدير المسؤوك:** حكيم إلهي

**المحرر:** كمال المبدر

تصمیم: printco.se

#### **طباعة:** مركز الإما*م* علي (ع)

الرابط الإلكتروني: imamalicenter.se/ar/akhbar\_almarkaz

#### البريد الالكتروني:

akhbar@iaic.se

علماء الدين سيكون لهم دور قيادي في آخـر الـزمان. وأذكــر جيداً كيف انفجــرت الإعتراضات الشـديدة على كلماتها:

- "شو هالخرافات هيدي (ما هذه الخـرافات التــي تتكلمين عنها). الناس طلعت على القمر وجاي انتِ تقولـي ان اصحاب اللفّات (وصف فيه تســــخيف لأصحاب العمائم) سيحكمون العالم؟

خجلت المسكينة واحمرت وجنتاها وقد ارتســــمت على محياها ابتســــامةُ المســــحوقِ من الحياء. ثم استدركت وقالت: وما أدراني؟ هكذا يقولون.

لم تكن المسكينة تملك حجة. ولم تكن تجرؤ على معارضة أكثرية تسـتدل بآخر العلوم لتسـتخفّ بكل ما يمت إلى العلوم لتسـتخفّ بكل ما يمت إلى كان يسـتغل أحياناً بسـاطتها وبسـاطة تعابيرها لكي يصـفّي، بضـربة واحدة، حســـاباته مع الماضي ومفاهيمه وقيمه.

وبالمقابل لم يكن الــــناس حولها ممن تنقصهم الحجة. فالناس حولها كانت قد أتيحت لهم فرصة اللحوق بقطار الغد.

كانوا يســـــتقبلون، في كل يومٍ جديد، اختراعات وابتكارات واكتشــافات جديدة ينسبونها إلى جيلهم؛ وكانوا، بالمقابل، يودّعون، في كل يوم جديد، صــــناعات وأزياء وعادات يقولون انها بالــــــــية وينسبونها الى جيل الآباء والأجداد.

فهؤلاء- ابــناء الدنــيا الجديدة- كانوا قد ودَّعوا للـتو مدارس الكــتاتــيب وواكــبوا عصر التعليم الإلزامي وعصـر الدراسـات العليا.

كما ودّعوا طب الأعشـــاب وواكبوا طب المختبرات والجراحة والمستشفيات. وودعوا العربة و"الحنطور" وركوب الدواب وواكبوا عصـــر الســــيارات والباصات والقطارات والبارات والبارات والبارات والبارات والبارات والعربية و المنائرات.

وَهكذا إِلى ما لا يعد، ولا يحصى...

وبـــرع الجيل الجديد (وهم عندئذ من مواليد العشرينيات إلى الستينات) في الدمج بين جديد الإكتشــــافات والإختـراعات وبين جديد "الأخلاقيات"، تماماً كما برع هذا الجيل في الدمج بين قديم الآلات والصــــناعات وبين قديم القيم والمفاهيم.

فصـار السـفور، مثلاً، من مظاهر التقدم كإختراع التلفاز سـواء بســـــــواء، لأن كلاهما جديد.

وصــــارت صـــــلاة الليل، في الجهة المقابلة، من مخلفات الماضــــــي "كقنديل الكاز" سواء بســــــواء، لأن كلاهما قديم.

يُذكر أيضاً ان هذا الجيل "الصاعد" كان بارعاً في اطلاق تســـميات برّاقة وفي استخدام مصــطلحات جذّابة لتوصيف كل جديد بأنه "تقدم" و"تحرر" و"نهوض" و"ثورة"، مقابل اطلاق تســــــميات ومصـــــطلحات من قبيل "التخلف" و"التأخر" و"التزمّت" على كل قديم.

لذلك كانت جدتي شخصــــاً "متخلّفاً" يعيش وســــط أناس "تقدميّين". وكان هؤلاء التقدميّين". وكان هؤلاء التقدميّون يهاجمون جدتـــــي المتخلفة كلما أحســــوا بالحاجة الى تأكيد ذواتهم، وكلما شـــــعر أحدهم بالحاجة الى الظهور بمظهر الثائر الذي يسعى لتحرير الناس من أغلال العادات ولتقاليد، ومن "خــزعبلات العجائـــز والســـــحرة"، او من "أكذوبات رجال والدين". الخ.. الخ.

لعلك تســــــــــأل: وما علاقة ذلك بالأربعينية؟

وفي الجواب انني زرت الأربعينية للمرة الأولى فـي حياتـي عام ٢٠١٣. وعندما رأيت مواكب الضيافة على مد النظر بين النجف وكــــربلاء ورأيت خدام المواكب يقدمون الطعام والشـــــراب بلا مقابل للملايين من زوار الحســين (ع) تمنيت لو أن جدتي كانت على قيد الحياة.

وتمنيت أيضاً لو أنني دعوتها للمجيئ معي الى الزيارة. وتمنيت لو أنني كنت أنا الذي يدفع الكرسي المتحرك الذي تجلس عليه على طول المســــافة الفاصلة بين النجف وكربلاء.

وتمنيت فـي الختام لو أننـي التــزمت الصــمت في بداية الطريق لأنني كنت الصــمت في بداية الطريق لأنني كنت أعرف ماذا كانت ســـتقول لي لو انها كانت ســتقول لي: أرأيت؟ ألم أقل لك كلاماً يشــبه هذا المشــهد؟ أرأيت؟.. لكنكم كنتم تسخرون مني!

والقصـــــة من أولها هي ان جدتي المسكينة كانت قد ورّطت نفسـها ذات يوم -كالمعــــتاد- وقالت أمام أولادها وأحفادها إنها ســـمعت ان الناس في القادم من الأيام ســـوف تقدم المأكل والمشرب للملايين بدون مقابل مادي.. فقط على حب النبي وآله (ص).

وما أن تفوهت جدتــــي بتلك الكلمات حتى ثارت ثورة "الثوار" حولها: - يا ستي! يا تسـلميلي! منين بتجيبي هالحكي الفاضـــــي؟ (يا جدتي، يا عزيزتي! مِن أين تأتين بمثل هذا الكلام الفارغ؟). هكذا علق أحدهم. وتســاءل آخر: يعني الناس سوف تبيع

وتســـاءل آخر: يعني الناس سوف تبيع وتشــتري في المســتقبل بلا مقابل؟ وبلا ربح؟ ومن أين يحصلون على المال عندئذ ليشتروا المأكل والمشــرب الذي يوزعونه؟ ههههه.

وتهكّم ثالث: هل هكــــــذا فعلاً كانت احاديثكم فـــي تلك الأيام؟ خـــرافات بخرافات؟ الخ.. الخ.

اليوم أصـــبحت أنا جَداً وبت قادراً على المقارنة وعلى فهم احاســيس جدتي

عندئذٍ قياساً بأحاسيســــي اليوم. فلو شــــاء الله أن يأخذ أمانته اليوم فإنني سوف أغمض عيني على دنيا تســـير بنفس الاتجاه الذي اخترته أنا لنفســي منذ اليقظة الاســـــــلامية في أواخر السبعينات.

لو أنني أغمضت عيني اليوم فإنني لن اشعر بنفس الحســرة والألم والمرارة التي شــــعرت بها جدتي وهي على فراش الموت بســبب تعليقات أولادها وأحفادها. ولن اشــعر مثلها انني أودع دنيا أصبحت تَســــتَخّف بي وبديني وبكلامي؛

وتتنكر لخبرتي وتجاربي ونصائحي؛ وتســــــخر من أخلاقي وعاداتي وأزيائي...

لذلك. وقفت فـي أول رحلة لـي إلــى لبنان بعد تلك الأربعينية علــــى قبـــر جدتى وناجيتها محزوناً:

-إذا كان الله قد أطلعكِ يا جدتي، بطريقة ما، على ان علماء الدين قد أصبحوا فعلاً من قادة المســــتقبل، وعلى ان توزيع الطعام للملايين يجــري فعلاً بلا مقابل على حب النبي وآله، وإذا كنت تتمنين اليوم لو كان باسـتطاعتك ان تقولي لنا: أرأيتم كيف كنت علـــى حق؟... فها أنا أقف الآن على قبرك لأشــــهد انك والله أقف الآن على قبرك لأشـــهد انك والله كنت على حق، واننا بالمقابل كنا علـى باطل، وأن أحاديثنا وتعليقاتنا وانتقاداتنا في مجلسك الصادق والطاهر والبريئ كانت هي "الحكي الفاضـي" الذي كنا نقوله بتكبر واستخفاف وأخلاق فارغة.

.. لكن. هل ينفع الندم؟ وهل تراها تسامح؟ عـزائـي الوحيد أجده فـي اعتقادي بأن من وُلِد ونشـــــاً ومات على الإيمان والطهارة والبراءة لا يملك في النهاية إلا أن يسامح الفارغين من أولاده وأحفاده.



## شهادة النبي المصطفى (ص)

# سماحة الشيخ ميثم الخفاجي في ذكرى شهادة النبي (ص): المشرك بالله هو شخص يلتفت إلى الأسباب ويغفل عن مسبب تلك الأسباب

قُلْ يَـا أَهْلَ الْكِتَـابِ تِعَـالَوْا اِلَىٰ كَلَمَةِ سَوَاءٍ بَيْنَنَـا وَبَيْنَكُمْ أَلَّا نَعْبُدَ اِلَّا اللَّهَ وَلَا نُِشْرِكَ بِهِ شَـٰئِئًا وَلَا يَٰتَّخِذَ ِبَعْضُّنَا بَعْضًا ارْبَابًا مِّن دُِونِ اللهِ ۚ فَإِن تَوَلَّوْا فَقُـــولُـــوا اشْ هَدُوا بِأَنَّا مُسْلِمُونَ

هذه الآية المـــــباركة تخاطب أهل الكتاب وتدعوهم إلــــَــِـى ثلاثة أمور أســـاســـية ومحددة أحببنا أن تكون مفتتح الحديث.

قبل أن نبدأ بالموضوع نمرّ على بعض مفردات هذه الآية المباركة: أولاً يقول تعالـي "يا أهل الكتاب". من المراد بأهل الكتاب؟

بشـــــكل عام هناك أربعة أصناف ورد ذكرهم في القرآن وحصل شبه اتفاق علـــى أنهم أهل الكتاب وهم: اليهود والنصارى والمجوس والصابئين. هؤلاء ذكروا في مقابل المشركين.

الله سـبحانه وتعالى يقول في محكم كــتابه "إن الذين آمـــنوا والذين هادوا والصـــابئين والنصـــارى والمجوس والذین اشرکوا ان الله یفصــــل بینهم يوم القيامة إن الله على كل شــــيء

البحث الفقهي التفصــيلي اعتبر أن اليهود والنصـــاري هم أهل الكتاب واختلف على المجوس والصــــابئة. ولكن عموماً هذه الأصناف الأربعة هم أهل الكتاب في مقابل الذين أشــركوا كما جاء في الآية الكريمة.

"تعالوا إلى كلمة ســــواء"، ما معنى سواء؟

ما معنى كلمة ســواء؟ ســـواء بعني متســــاويان. تعالوا إلى كلمة سواء يعني إلى كلمة متساوية. كيف تكون الكلمة متســـاوية؟ المراد بالكلمة يعنى المعتقد، ومتســــاوية يعني نتمسك به بشكل متساو. نتساوي في التمســــك به وفي الاعتقاد به وفي العمل بمقتضياته.

ما هي هذه الكلمة؟ هـي: ألا نعبد إلا الله، ولا نشــــرك به شيئاً، ولا يتخذ بَعْضــنا بعضـــاً أربَاباً من دون الله. هذه هي الأسـس التي كانت كلمة سـواء بين النبـــــي (ص) واتباعه وبين أهل

هذه الأمور الثلاثة هي الأسـس التي يمكن إذا اعتمدها الانســــان ان يزيل جميع الاختلافات التفصــيلية لأن كل الاختلافات بين الناس تعود إلـى واحد من هذه الأشياء الثلاثة.

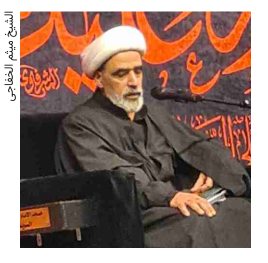
هناك اختلافات طبيعية لا يــــريد الله إزالتها. انا وانت نختلف في اللغة وفي الشـــــكل وفي المزاج وفي العادات وفــــي الــــزي. لا احد يقول بان هذا الاختلاف يجب يـــزول. المــــراد من الاختلاف هو الاختلاف فــي الاعتقاد؛ في الدين.

الأساس الأول لإنهاء الإختلاف هو "أن لا نعـبد إلا الله" ومعــناه أنك لا تــتوجـه فـي عبادتك وفـي جميع امورك إلا لله سبحانه وتعالى.

الأمر الثاني، "ولا نشـــــرك به شـبئاً" يعنــي ان نقول بأن كل ما فـــى عالم الوجود منحصر بالله سبحانه وتعالى. قد تســــــأل: الأسباب أين ذهبت؟ أســـــباب الرزق والموت؟ الجواب أن هذه الأســــباب هي مخلوقة من الله تعالى، فالســبب والمســبب هو من الله. يعنـي حتـي عندما تقول أن ملك الموت يتوفى الأنفس فهذا لا يعنــي ان ملك الموت شـريك لله بالتوفي. لا. التوفي منحصـر بالله ولكنه يتوفى من خلال ملك خلقه الله لهذه الغاية.

والمشــــرك في الحقيقة هو شخص يلتفت إلى الأســـــباب ويغفل عن ً مسـببُ تلَّك الأسباب لذلك يقع عنده الشرك.

نأتــي إلــى الـــركن الثالث "ولا يتخذ بعضنا بعضاً أرباباً من دون الله".



حياتنا وهــي الأخطــر وتجـــر علـــي الإنســـان كل البلاءات. اتخاذ الناس أربابا هو سلوك. يعني أنت لســت رباً ولكن أنا ممكن أن أتخــذك رباً وأتعامل معك سلوكياً على أنك رب. هِذه الاية تنهى عن ذلك خاصــــــة أن معنى الربوبية معنى صارخ وواضح وله وجود واضح في حياة الناس بعنوان الغلو. هناك من يعتقد بـربوبية بعض الأنبياء او يعتقد بربوبية علي (ع) ونســـمي ذلك ب" التــــــربيب الوجودي او الفلســـفي بمعني أنك تري مخلوقاً مثلك يموت وينام ويمــــرض وياكل ويمشــــــي في الأسـواق وتتخذِه ربا

وهذا التــــربيب (اتخاذ الناس أرباباً)

يحصــل في حالات الغلو، وهذا مرئي

والكثيـــــر من الناس يتحدثون بهذه

الـربوبية من المعانــي الــرائجة فــي

هناك شيئان مهمان لا بد من الإشارة لهما ان هذا التـربيب الوجودي لبعض الأولــياء، وقعت فـــيه بعض الطوائف ووقع فيه المؤمنون بســـبب المحبة. شـــخص يحب الإمام على (ع) مثلا فتقوده هذه المحبة للغلو. الإنســان عادة يغالي بمن يحب. الانســــان العادي پرې الســــېء فيمن يحب جميلاً. لذلك من مخاطـــر المحبة هو الغلو. هذا التربيب يحصـــــل احياناً بشكل واضح وصارخ.

ولكن أحياناً يحصل بشـــكل خفي أو بأمور قد لا يميــــــزها إلا العالم والمختص، مثلاً: يأتي إنســـان ويقول صحيح ان هذا الولي او هذا الصــــالح مخلوق ولكنه مخلوق قديم ازلــــي. هنا حصــل تلاعب، قديم ازلي يعني لــيس مخلوقاً، كــيف يكون مخلوقاً إن كان قديما أزليا. هذه عبارة تحتاج إلى مختص بالفلسـفة حتى يميزها. هذه خطوة من الشـيطان إلى الضلال وإلى الغلو. بالنســـبة للغلو في أهل البيت فإن الاقــرار بمقامات أهل البيت يجب ان يكون بحدود ما عبـــروا هم عنها. هل ســـــمعت الإمام قال انا القديم الأزلـي فـي زيارة او فـي دعاء او فــي رواية؟ هذا غيــر موجود. هذا التعبيـــر احضــــرتَه أنت من عندك. هذا خطوة من خطوات الشــــــيطان من أُجلُ إيقاعك في المصـــيدة. النتيجة أن ما يجب ان يكون حاكماً فـي هذه الموارد هو فقط ما عبّـر به أهل البيت (ع) عن انفســـهم: "واقصــدوا إلينا بالمودة الواضحة على الســنّة"، يعني عندما تـريد أن تودّ الإمام وتظهــر له المحبة تكلم معه بالخطاب الذي هـــو علّمك كـيف تخاطـبه به. بالخطاب الموجود فـي الـزيارة والدعاء. لا تأتــي بكلمات من هنا وهناك وتقع في هذا البلاء.

الحمد لله ان عندنا أســس واضــحة، وكلام أهل البيت واضــــح جداً وبعض من يتحدث خلاف ذلك مكشــــــوف ومفضوح.

النقطة الثانية التـــــي يجب أن تنتبه إليها هي أن بعض المعانـي وإن كانت صـــحيحة ولكنها ســــوء أدب مع الله

سبحانه وتعالى.

مثلاً هناك شخص له وجاهة في هذه المنطقة أو المحافظة. محافظ على سبيل المثال. هذا لقبه. أنت إن جئت وأطلقت هذا اللقب على شــــخص مجنون بمحضــر المحافظ. ألا تكون عــندئذ كمن يوجه إهانة للمحافظ؟ المحافظ سـيعترض عليك ويقول: أنت تأتي إلى شـخص مختل عقليا وتقول له كيف حالك يا ســــيادة المحافظ؟ قطعاً أنت تتهكم عليه. هذا فـــــي لع العــرفيات موجود فكيف مع الله سبحانه وتعالى؟

هناك تعابيــــر اختص اطلاقها بالله سبحانه وتعالى وهي إن صحت للغير لا يصــح لك أن تطلقها على الغير. عندما تأتي إلى المعصــوم وتقول له أنت ربـي فأنت تهين الله تعالـى. هذا سوء أدب حتى وإن ادعيت أن قصـدك كقصد الذي يقول أنا رب العائلة. هذه محاولة شيطانية يائسة.

تأدب مـــع الإمام بما أدبك به الإمام، تخاطبه: يا ســـيدي، مولاي، إمامي كما تخاطبه بالزيارات الجامعة.

وهناك نوع آخر وهو محل ابتلاء عملي وهو التربيب الاجتماعي بمعنى أنني أحبك محبة أصير لك فيها تابعاً مطلقاً. تقول لـي مت أموت ولا أبالـي. هذه لا تصح إلا مع المعصـوم الذي طاعته من طاعة الله؛ تســلميك له هو مصــداق لتســلميك لله سبحانه وتعالى. هذا المعنى إذا نقلته إلـى غيـرهم يعنـي أنك اتخذت من إطعـته رباً من دون الله

لأنك سلمت لشــخص لم يقل لك الله سلم له تســـليما مطلقا، أو قال لك ســلم بهذه الحدود لكنك ســلمت له بما هو أبعد من تلك الحدود.

فكل من سلمت له تســـــليماً مطلقاً من غير أمر الهي فإن ذلك من مظاهر أنك تتخذه رباً دون الله تعالى.

ولذلك فإن تســـليمك بفتوى الفقيه الذي هو واجد للشرائط هو تسليم لله لأنه مبني على الدليل والبرهان، أما تسليمك بفتوى إنسان لم يكن واجداً للشرائط فهذا تربيب له.

طبعا هذا التربيب الاجتماعـي له عدة تجليات. واحد من فــــروعه هو ما نســميه الآن بالتربيب الســياسـي. بأي معنى؟ اليوم إذا نظرت إلى نظام العالم لوجدت أن هناك مجموعات من الناس تعتقد بربوبية نظام سـياســي محدد وهو مهيمن علـــى العالم وكل التفاصيل تجري بأمره ولا يحصــــل شــــــيء إلا وهو الذي يفعله وأن الآخرين لا يسـتطيعون مواجهته. هذا التربيب الســــياسـي هو حالة من الانهزام تحصل عند المرء. هو يتصـور أن الدنيا بيد أمريكا وليســت بيد الله. يتصرف تجاهها وكأن الله غير موجود.

هذه الأمور ( ألا نعـــــبد إلا الله، وأن لا نشــــرك به، وأن لا نتخذ الناس أربابا) إذا اتفقنا عليها نكون قد اتفقنا علـــى كلمة سواء...

كان ذلك فـــي ١٣ أيلول ٢٠٢٣. فـــي الصـــــالة الكبيرة لمركز الامام الامام على (ع) كسائر ليالي المناسبة.

#### ملاحظة

الســـواد الذي اكتســـت به قاعات وصـــالات مركز الإمام علي (ع) في محرم الحرام امتد إلى ما بعد صـــفر المظفر

خبر تضعه "أخبار المركز" في مقدمة أخبارها وتقاريرها بداعي الضرورة. وإلا فإن القارئ الذي يتصفح الصور في هذا العدد سوف يتساءل عن

السبب الذي جعل اليافطة خلف خطيب المجلس في ذكري شهادة رسول الله (ص) تحمل نصاً فيه إشارة إلى الإمام الحسين (ع) بدلا من رسول الله، وعن السبب الذي جعل النص خلف خطيب المجلس في ذكرى شهادة الإمام الحسن (ع) هو: السلام على علي بن الحسين (ع).

كان لا بد من هذه الإشارة هنا للتأكيد على أن الســــبب هو قرار منظمي الصـــالة الكبيرة في المركز بالإبقاء علـى "ديكور" محـرم إلـى الثامن من ربيع الأول ذكرى اسـتشــهاد الحســن العســــــكري (ع)، على أن يتبدل الديكور فـــي ذكـــرى ولادة الحبيب المصطفى (ص) بعد أيام.

## شهادة النبي المصطفى (ص)

# الخفاجي في حديثه عن المصطفى (ص): هو سراج منير زيادة على كونه رسولاً وبشيراً ونذيراً. فماذا يعني ذلك؟

"لقد كان لكم في رســول الله أســوة حســـــنة لمن كان يرجو الله واليوم والاخر وذكر الله كثيراً".

أعظم الله اجرك ســـــيدي ومولاي يا صاحب الزمان بمصـــاب جدك النبي (ص)، وأعظم الله أجــورنا وأجــوركم بشـــهادة نبينا وسيدنا وسيد الأولين والأخرين محمد صلى الله عليه واله.

كيف يمكن للإنســــان أن يجعل من النبي (ص) أســــوة وقدوة له في

طــبعاً نــبدا هذه الــبحث من نقطة مهمة: هل هناك فرق بين الأســــوة والقدوة؟ القرآن استخدم الأسوة في بعض الايات، وفي مكان اخر استخدم كلمة مشتقة من الاقتداء: "وبهداهم اقتده". بالنتيجة إن كلمتي الأســـوة والقدوة مـتقاربـتان. لكن من الـناحـية اللغوية هناك فـرق، وإن كان المعنــي يـبدو انه واحد. اولاً نلاحظ انه عــندما يكون الحديث عن شـــــخص، يقال اســوة: "لقد كان لكم في رســول الله أسوة حســـنة". الأسوة تطلق على نفسّ الشـــخص، فهو أَسوة. أما في الاقـتداء فلا يقال اقـتدِ بفلان، بل يقال اقتدِ بعمل فلان: "بهداهم اقتده".

فهناك إذن فرق دقيق بين التأســــي والاقتداء.

أضف إلى ذلك أن التأســـي فيه معني التقوّي. الاقتداء ليس فيه معنــــــى التشـبه بذات العامل بل بالعمل فقط، ولا فيه معنى التقوّي، بينما التأسـي فيه معنى التشـبه والتقوّي. مثلاً يقال أريد أن أواســــي فلاناً، يعني أريد أن

أتكلم معه لأقوّيه علـــــــــــى المواجهة. أواســي يعني أقوّي. التأســي يعني أن تنظر إلى أحوال الشــــخص حتى تتقوى للمواجهة، مواجهة الشـيطان

مرة نقول للمـرأة مثلاً اقتدي بحجاب الـزهــراء (ع)، يعنــي الــزهــراء كانت تتحجب والله أمــر بالحجاب، فاقتدي بها يعني اتبعـي هذا الهدي. اما حين نقول لها تأســـي بفاطمة وبحجاب زينب فهذا يعنــي انظــري إلـــي حال فاطمة وزينب كيف حافظتا علـــــى الحجاب في أشـد الأحوال.

الاقـــتداء هو فقط اتـــباع للعمل. اما التأســــــي فهو النظر إلى أحوال الشـــــخص وكيف حافظ على دينه ومواقفه رغم الظروف التي مرّ بها.

الخلاصة "لقد كان لكم في رسول الله أسوة حســـنة" يعني إن رسول الله (ص) هو ذات شــــریفة نورانیة لها أعمالها ومواقفها وأحوالها التي مرت بها، وهذه المواقف لم تــزحــزحه عن الحق، فأنت اتبعه في تمسكه بالحق

يعنـــي مثلاً النبـِــي (ص) أِمـــرنـــي بالصــــــلاة، فأنا أقتدي وأصلي كما صلى. هذا اقتداء. ومرة أتأتسـي به، يعني إذا ضعفت عن الصـــلاة، فإنني انظر إلى حال النبي كيف صلى حتى تورمت قدماه، انظــر إلــى هِذه الذات الشـــــريفة كيف طبّقت الأمر الإلهي رغم انه کان معصــوماً. وهکذا نتقوی بالنظر إلى حاله ونفعل كما فعل.

النبـــــي (ص) -قولاً وعملاً وذاتاً- هو أســــوة، وهنا تأتي نقطة مهمة جداً.

في كثير من الأحيان عندما يذكـر هذا الموضـوع بعض الناس يذكر إشــكالاً. يقول: تقولون لي ان اتشـــبه بالنبي، وهو اسوة حسنة، ولكن النبي افضل مني وانا لا اسـتطيع ان اصـير مثله. لا أستطيع أن أصـل إلى مقامات النبي. فكيف يكون النبي اســوة؟ هذا الكلام واضـــح بطلانه. فالله تعالى هو الذي قال لنا ان نتِخذ النبيِ اســــوة وانت تقول كيف أقتدي وأتأســـــى والنبي مِعصــــوم وله مقامات لا أستطيع أن

هذه مغالطة. وهناك جانب فيه غفلة. دائماً الأسـوة والاقتداء فيهما جانبان: من جانب ان الشـــــخص القدوة والأســـوة ينبغي أن يكون منزهاً عن نقائصــــــی ومعایبی کی أتأسی به واتكامل معه، وإلا فلا داعـــي له. هذا مبدا فطري. الأسـوة لديه مقام سـام لكن لا احد يطلب منك ان تتشـــبه به في مقامه. لا أحد يطلب بأن تكون نبياً كما كان النبـــي نبياً، ولا أحد يطلب منك أن تكون أقــــرب إلــــى الله من الملائكة و... ولكن هناك جانب آخـــر وهو الجانب العملي التطبيقي. في الجانب العملــي التطبيقــي هو يقوم بأعمال أنت تســــتطيع أن تقوم بها. النبي يصـلي صلاة الليل، انت ايضــا تستطيع أن تصلي صلاةِ الليل. النبي يصلي خاشعاً، أنت أيضاً تســتطيع أن تصـلي خاشعاً. وكذلك الأئمة عليهم السلام. ولذلك من البديهي أن النبي والائمة عليهم السلام قالوا لنا اعملوا مـثلـنا. لم يقولوا لـنا أنه يجب أن يكون لـــــنا مقامات كمقاماتهم، ولكن أن نتشبّه بأعمالهم.





وهناك نقطة ثانية وهـــي: هذه الذات الشـــــريفة للنبي (ص) كيف تحدّث القرآن عنها؟

يقول الله تعالى: "يا أيها النبي إنا أرسلناك شاهداً ومبشــــراً ونذيراً وداعياً إلى الله بإذنه وســراجاً منيراً". اسراجاً منيراً" هو الشـــيء الخاص في الآية. هذا التعبير لم يرد إلا في النبي (ص). هنا إشــارة إلى عظمة الذات. يعني أنت بذاتك ســراج منير. يعني ذاتك كلها نور، هي مضــيئة وتضيء للآخرين في جميع المقامات. يعني ذاتك كلها نور، هي مضيع المقامات. يرد إلا فيه. وفي التعبير اشــارة إلى قدسية ذاته، فزيادة على كونه رسولا وبشـيرا ونذيرا، هو أيضـا سراج منير. وبشير هو وجود مضـــيء. "الله نور الســـماوات والأرض" والنبي سراج منير. الله جعله كذلك.

مع ذلك تجد أن النبـــي، هذا الموجود النوراني، يعيش في مجتمع بشـــري بكل ما في هذا المجتمع من تناقضات ومحاسـن ومسـاوئ. ولا شـك أن بعض شــــــــرائح هذا المجتمع لم يكونوا يعاملون النبي على أســــــاس هذا

حتى ان بعض المنافقين كان يقول أن النبي شـخص كانت وظيفته توصـيل الرسالة فقط. هذه حدود دوره، فلماذا نقدســـه ونجلّه؟ يقولون: النبي أدى الرسالة فشـــــكرا جزيلاً، فلماذا التقديس؟

الله تعالى رفض هذا المنهج صراحة. وقال لهم لا، بل إن هذه الذات لا بـد أن تعامل على أساس مقامها أيضا: "ولا ترفعوا أصواتكم فوق صـوت النبي"، "ولا تجهروا له بالقول كجهر بعضـكم بعضاً". هناك قول جميل روي عن أهل البيت (ع) وهو: "أجمل من الجمـيل قائله". بالـنـتـيجة: الذي يعلمك هذا العلم هو أجمل من العلم. المـنافقون حاولوا أن يفصـلوا بين المعلم والعلم. حاولوا أن يفصـلوا بين المعلم والعلم. الله تعالى رفض هذه الفكرة وقال لهم المعلم هو شـيء أسـاسـي. لذلك لو أنت صـليت وصـمت، ولكنك تعديت علـمى هذا المعلم تكون كل أعمالك علـم.

والأكثـر من ذلك: "إن الذين يؤذون الله

ورســوله لعنهم الله في الدنيا والآخرة وأعدّ لهم عذاباً مهيناً". أنت تصــــوم وتصـــلي وتحج، ولكنك تؤذي رسول الله، هذا يؤدي إلى أن يعذبك الله فـي الدنيا والآخرة، لأنك تؤذي المعلم.

إذن في المنهج الإســـلامي القرآني الحقيقي فإن المعلم والولـي هو جـزء أســاســي من الدين، والاعتداء عليه اعتداء على الله تعالى.

هناك فكرة تلي الفكرة الأولى، وهي تطبيق لتلك الفكرة ولكن بشــــكل أعمق، وهي قول البعض أن النبي قد جاءنا بالقــرآن، والقــرآن كتاب الله "فحســبنا كتاب الله" كما تعلمون إن فخده المقولة قد قيلت والنبي على فراش الشـهادة. مع أن كتاب الله قال: وما آتاكم الرســول فخذوه وما نهاكم وتحدث عن النبي أنه ســـراج منير. وتحدث عن النبي أنه ســـراج منير. وأمــر بالاقتداء بعمله. بالنتيجة هذه الفكرة قيلت من أجل تســـقيط مقام النبي (ص)، ولكــي تكون بداية لعدم العمل بوصاياه (ص).

كثير من الناس عندما تناقشــــهم يقولون لك: بيّن لــي ذلك من القــرآن فقط. يريد أن يطبق "حســـبنا كتاب الله". وهو يجهل أن الله تعالى ســلك المسـألة تماماً. الله في القرآن ينقض هذه تحدث عن الأشـــياء الواجبة، وترك بيانها وتفصــيلها للنبي (ص). القرآن قال: صــلوا، ولكن أنت من أين أخذت والصـلاة؟ من أين أخذت تفاصيلها؟ ولو أنك قلت "حســــبنا كتاب الله" لما طيت ولا صمت ولا حججت.

النقطة الثالثة هـــي أن هناك تهمة يجب أن ننتبه لها، وهـــي أن المســلمين الآخرين يقولون انهم هم أهل القرآن، وأن الشيعة لا شغل لهم بالقرآن. صحيح ان هناك عناية شديدة عندهم بشـــكل القرآن، وهو أمر مطلوب جداً، ولكن هناك أمور جوهرية في القـرآن لا يلتفت الآخـرون إليها. وهناك تناقضات في اتباع القرآن. هم قالوا "حســبنا كتاب الله" ولكنهم لم يلتـزموا دائما بذلك. ألم تأت الـزهـراء يلمان رع) وتقول لهم: "وورث ســـليمان

داوود"؟ أين صارت "حســــــبنا كتاب الله"؟ هنا قالوا ان النبي قال كذا وكذا. إذن هنا يوجد تلاعب.

لا شـــك ولا ريب أن القرآن الكريم هو الأســاس في المعرفة، ولذلك الأئمة قالوا بكل صـــراحة: "إنظروا أمرنا وما جاءكم عنّا، فإن وجدتموه للقـــــرآن موافقاً فخذوا به، وإن لم تجدوه موافقاً فردوه".

ظاهر القرآن حجة. صحيح أن له تأويل وباطن، ولكن له ظاهر وظاهـره حجة، وكل عقيدة نحن نؤمن بها تنسجم مع ظاهــر القــران وليس مع تاويله فقط. واول من اســـتدل بظهور القرآن هي الـــزهــــراء (ع)، واول من رفض ظهور القرآن هم جماعة الســـقيفة، فكيف تقولون إننا لســـنا من مدرسـة ظاهر القرآن وإنكم أنتم من هذه المدرسة؟ وبالمناسبة أضيف لكم معلومة وهي أن هذا المعـــيار موجود فقط عـــند مدرســـــة أهل البيت، أعني معيار "إنظـــروا أمـــرنا وما جاءِكم عنا، فإن وجدتموه للقـــرآن موافقاً فخذوا به، وإن لم تجدوه فردوه". مدرســــــة الخلافة لا تأخذ بهذا المعيار.

إذاً أول من احتج بظاهـر القــرآن هــي الزهـراء، وأول من رفض ظاهـر القـرآن هي مدرسـة الخلافة. هذا الأمر واضح وبيّن.

يروى في الخبـر عن وفاة النبـي (ص) في آخر ليلة من عمره الشــريف، عن علـــي (ع)، يقول: كان جبــرائيل (ع) ينزل على النبـي (ص) كل يوم وليلة، يقول: الســــلام عليك إن ربك يقرئك الســـــلام ويقول لك كيف تجدك وهو اعلم بحالك؟ فكان النبيي مـرة يقول: أجدنـي وجعاً، فيقول جبــرائيل إن الله يحب ان يســمع صوتك ودعاءك، ومرة يســــأله جبرائيل فيقول: إني أجدني فـــي عافية، فيقول جبـــرائيل إن الله يحب أن تحمده وتشكره، وتستزيد. يقول: في آخر ليلة نزل جبرائيل فقال: يا رسول الله! السلام يقرئك السـلام، ويقول كيف تجدك، قال إنــي اجدنــي ميـتاً.. رحم الله من نادي وا محمداه...

كان ذلك في ١٤ أيلول ٢٠٢٣.

## شهادة الامام الرضا (ع)

## الخفاجي في شهادة الإمام الإمام الرضا (ع): المصطلحات الرائجة قد تكون أسماءً ما أنزل الله بها من سلطان

"إن هي إلا أســماء ســميتموها أنتم وآباؤكم ما أنزل الله بها من سـلطان إن يـــتـــبعون إلا الظن وما تهوى الأنفس ولقد جاءهم من ربهم الهدى"

نعزي صاحب العصر والزمان بشــهادة جده الإمام الرضـــــا (ع)، وعظم الله اجورنا واجوركم بشلهادة إمامنا ومولانا على بن موسى الرضا (ع).

هذه الآية المـباركة فـيها ثلاثة مطالب اساسية، ولا شـك ان هذه الاية تجري ككل القرآن، مجرى الليل والنهار [لكل زمان ومكان]. هــذه الآيــة لها علاقــة بموضوع التســـمية وموضوع الأسماء والمصطلحات التي يتداولها الإنسـان. وان کل اســـــم لا بدّ ان یکون فیه ســلطان من الله وإلا فإن هذا الاســم

نبدأ بقضــية التســمية، حتى نفهم معناها. التســـــمية هي عملية يمارسها الإنســـان بشــــكل عادي وعـرفـي. إذا أردنا أن نقــرب لك المثال نقول: إذا رزقت طفلاً فإنك تســـميه. ماذا يعني تســــميه؟ يعني أن تأخذ لفظاً معيناً وتضعه علامة لهذا الطفل. قد يسـأل سـائل: لماذا تســميه؟ لماذا لا تتركه بلا اســم؟ ســـتقول له: هذا غير ممكن. يجب أن يكون له اســـــم حتــي يتميّــز عن الآخــرين. فإذن اول وظيفة للتســــمية هي تمييزه عن الآخرين. هذه عملية بسيطة يقوم بها

أين المشكلة؟ المشكلة ليسـت في هذه التســمية البسِــيطة، لا، وإنما عندما تضـــع الفاظآ واسماء وعناوين للمعاني، فلا يكون ذلك فقط للتمييز، وإنما يكون للحكم علــي جوهـــر تلك المعاني. يعني انت حين تقول مثلاً إن هذا إله، ســـــميته إلها، واعطيته معنـــي. انت هنا لم تميـــزه فقط عن باقي الأشــياء وإنما أعطيته اســـما ينطوي فــــي داخله علــــي حكم. وبالنتيجة، هذا الاســم إذا كان باطلاً او غير ثابت، فالحكم سيكون باطلاً.

هذه الآية في الأســـاس أين وردت؟ "أفـرأيتم اللات والعــزى ومناة الثالثة الأخــري، ألكم الذكــر وله الأنثـــي.." يعنـــــــى انتم حين قلتم إن هذا هو اللات، وهو معبود، وهذا هو العــــزي يعني يعطي العـزة، وهذا مناة، يعنـي يعطي المني؛ إنت هنا تســـــمي أســـــــماء وتعطي معها أحكاماً وافتراضـــــات. لكن هذه الأحكام الموجودة في داخل الاســـم، من أين جئت بها؟ هل لديك عليها دليل؟

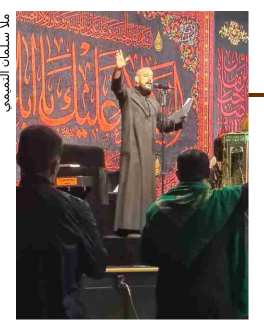
الاســــم اذاً يكون فيه خطورة عندما يكون في داخله حكم ومعنى. ولذلك فإن الأســماء والأوصــاف مهمة جداً، لان بحسـب الاسم والتسـمية تتغير

فحين قال تعالى "إن هي إلا أســماء سـميتموها" يعني هذه أوصــاف أنتم وضعتموها وليس لديكم دليل من الله على ان هذه الأوصاف موجودة. انت قلت إن هذا معــبود يُعــبد، هل لديك دليل على ذلك؟ هل لديك دليل على ان ذاك يعطيك المني او العز؟

اذن متى يكون الاســــم فيه قيمة؟ عـندما يكون فيه حكم، وهذا هو ما نسـميه الآن بالمصـطلح، وعليه يدور مدار العلم عند الإنسان والمعرفة. كل المعرفة تدور مدار الأســــماء. كيف؟ تخيل أن الأســـــماء الموجودة في المعجم كلها ليسـِــت موجودة، هل تســـــتطيع أن تأخذ معرفة أو تعطي معرفة من دون أسماء؟ لا تستطيع.

بعبارة أخرى، لو أننا كنا لا نملك اللغة، وكنا خرس، فكيف نأخذ المعرفة؟

العلم والمعرفة منوطة بالاســــماء، بالألفاظ التــــي تحتها معان واحكام. "ولله الأسماء الحســني"، يعني انتم لا بدّ ان تعرفوا الله تعالى، وهو لا يُعرف إلا من خلال الأســـــماء. من دون الأســــــماء لا يمكن معرفته. إذَن فالتســـمية والاسم وما ينطوي في داخل الاسم من حكم وتقييم هو



أســــاســــي في المعرفة، وإلا فإن المعرفة إما أن لا توجد، أو أن تختلّ.

إذن صار لدينا الآن مســألتان مهمتان: المســـألة الأولى أن المعرفة في كل المجالات غير ممكنة إلا بالأســــماء، والشـيء الثاني أن كل اسـم فيه حكم ومعنــي فلا بد ان يكون مطابقا للواقع وفيه برهان، وإلا اختلطت الأمور علـي الناس، وكان الأمــر كمن يدخل إلـــي مدينة ويكون فيها علامات، ولكن هذه العلامات مغلوطة وغير صـحيحة، هذا الشخص لن يهتدي إلى ضالته.

هذه الآية مبنية على قاعدة منهجية معــرفية... فـــي أي باب من الأبواب وفي أي مجال من المجالات، إذا كنت تريد المعرفة فاذهب إلى الأسماء. إذا تلاعبت بالاســم وبالوصــف والحكم اختلّت عليك المعرفة.

ســــأعطيك ثلاثة أمثلة على اختلال المعرفة بسبب الأسماء الباطلة.

المثال الأول: المســـــلمون حين استشـــــهد النبي (ص) استعانوا بعـــــنوان مقدّس ولطـــــيف، وهو . "الخليفةُ". هل تتصــــــورها كلّمة بســـــيطة؟ يعني شخص ينوب عن رســـول الله (ص) وله قداســــة، ولا بد من احتــرامه وطاعته. كل هذا موجود في اسم الخليفة. لا تتصـورنّ أن هذا اسم بســـــيط. ففي داخله أوصاف وأحكام. الآن نســــأك: هل هذا اسـم حق أم اســم باطل؟ الخليفة هو عبارة عمن ينوب عن شـــــخص آخر في صلاحيته. وهذه النيابة تنســـب إلى من يعطـيك هذه الخلافة. إذن الخلافة تعني النيابة، هذا أولاً،



كل المعـــــرفة تدور مدار الأســماء. تخيل أن الأســماء الموجودة في المعجم ليسـت موجودة، هل تســــتطيع أن تأخذ معرفة أو تعطى معرفة؟

وثانياً إن هذه النيابة تنســب إلى من يعطيك النيابة. يعنــــي أنت الآن تقول إن الناس انتخبوني فصـــــرتُ حاكماً. أقول لك من الذي أعطاك الـــنـــيابة؟ تقول: الـــــناس، اقول لك: إذن أنت خليفة الناس. البــرلمان عيّنك؟ إذن أنت خليفة البـــرلمان. الملك عينك؟ إذن أنت خلــــيفة الملك. لا يجب أن يكون هـــــناك تلاعِب بالألفاظ. أنت خلـــيفة من أنابك. أنت خلـــيفة من أعطاك هذه الــنــانة. إذا أعطاك الله هذه الـنـيابة فأنت خلــيفة الله، وإذا أعطاك النبــــي هذه الخلافة فأنت خليفة النبي، وإذا الشـــعب أعطاك هذه النيابة فأنت خليفة الشـــعب. حينما تأتي إلى شـــخص وتقول هذا خليفة رســــول الله فهذه كذبة. ما معنى خليفة رســـول الله؟ يعني أن رســول الله أنابه وجعله خليفة. يقول: لا ليس رسول الله من جعلني خليفة، الناس كلهِم اجتمعوا وجعلونــــــي خلــيفة. أقول له: إذن أنت خلـــيفة الناس ولســــت خليفة رسول الله (ص). إذا أنت أوحـــيت للـــناس أنك خليفة رســـول الله فهذا اســـم أنت سميته ما أنزل الله به من سلطان.

نعم. باستطاعتك ان تقول إنك خليفة برلمان بني ساعدة، لا أحد يعترض.

مثال آخر، كلمة السُنّة. هذا اســـم وهو اسم خطر جداً. السنّة تعني قول المعصوم وفعله وتقريره، وهو مصـدر تشـريعي ثانٍ مع القرآن الكريم. اسم عظيم جداً. ولكن أنت تقول الســـنة، بمعنى أنك تصــدق قول النبي وفعله وتقريره. أما إذا جاء شـخص وروى لك عن النبي، فماذا هنا؟ إذا أخطأت في تطبيق عنوان الســنّة فســـتقع في

مشــــكلة. الراوي عن النبي يروي الســنة، وليس كلامه هو الســنة، ينبغي أن لا نقع في المغالطة. السنة هـي قول النبي، لا ما رُوي عنه. عدم الوضوح في هذا الاسم يســـبب لنا تقول له كــيف ذلك؟ يقول لك: الإمام الصادق قال كذا. يا أخي الذي قال هو الراوي، وليس الإمام الصـادق. وقول الراوي قد يطابق السـنة وقد لا يطابق السـنة. فلا تخلط الأسـماء والعناوين. لأنك حين تطلق على كلام الراوي أنه سـنة فهذا اســم ما أنزل الله به من سلطان.

النموذج الثالث، يأتيك شخص ويحرق القرآن الكريم. فإن ســـــميته حرية تعبير، فهذا حكم، ويصـــــبح العمل بموجبه مباحا وجائزا ولا مشـكلة فيه. وإن ســــــميته اعتداء على المقدسات... فالقضـــــية إذاً تابعة للاســـم. إذا أســـميته حرية تعبير، يبنغــــي أن تعطــــي بــــرهاناً لهذه التســمية وهذا الحكم، وإلا كانت "إن هي إلا أســــماء ســــميتموها أنتم وآباؤكم ما أنزل الله بها من سـلطان". وإذا أســــــميتها اعتداء على المقدسات، أيضــــاً يجب أن تعطي برهانك. فلو أســــميت هذا العمل اعتداء فينبغي تـرك هذا العمل، إذ إنه جريمة. القضــــية إذاً تابعة للإسم، ولذلك تحد أن الإعلام، مـــنذ القدم، بكل طرقه القديمة والحديثة، بتلاعب بالأســـماء، لأنه متى اســـتطاع أن يتلاعب بالاسماء استطاع أن يتلاعب بالأفكار، ومتى اســـتطاع أن يتلاعب بالأفكار استطاع أن يسـيّرك كما يريد، فيقلب الحق باطلاً والباطل حقاً.

داخله معنى وحكم تريد أن ترتب عليه شــــيئاً، يجب أن تأتي معه بــرهان. عندما تقول هذا خليفة رســـول الله، ما برهانك على ذلك؟ وحين تقول هذا حديث الصادق (ع) يبنغي أن تقول من الذي قال إنه حقاً حديث الصادق؟ وحين تقول عمن أحرق القرآن إنه مارس حرية التعبير، من قال إن هذه حرية تعبير؟ إن لم

تات بســــلطان ستنتهي المعرفة،

وتعم الفوضي.

الخلاصـــة: كل اســـم تأتي به وفي

الله تعالى سيحاسـبك على الاســم. فحين تقول: أنا شـــيعي، إذا كان هذا الاســـم مما ســـميته أنت وآباؤك لم ينزل الله به من ســــلطان، فأنت إلى النار، فمن قال إنك شــيعي، ومن قال إن هذا صحيح؟

هذا الاسـم يفيدك في الدنيا بالهوية، ولكن الله يقول: "إلا من أتى الله بقلب ســــليم". الله ســــيفتح قلبك ليراك شـيعياً أم لا.

قد يســأل سـائل أن بعض الأمور تثبت عندنا ولكن ليس بالضـــــرورة فيها ســـلطان من الله. مثلاً تثبت بالحس والتجــر من البــراهين... نقول لك كل هذه هـــي البــراهين... نقول لك كل هذه هـــي ســـــلطان من الله. الحس والتجربة والعقل كله من الله. الحسا أعطاك حسـاً وجعلــه حجــة. أعطاك عقلاً وجعلــه حجة. الله تعالى أنزل عليك رســـــلاً وجعلهم حجة. الخ.

من أسماء علي بن موسى الرضا (ع) أنه الســــلطان. وهذا الاسم اطلق على الإمام وهو ليس اســـماً باطلاً. فالسلطان يعني السلطة، والسلطة والملك الإلهـــي هما لمحمد وآل محمد. "فقد آتينا آل إبــراهيم الكتاب والحكمة وآتــينا آل إبــراهيم الكتاب بالتالي هم أصـــــحاب الملك والسلطان. هذا الملك والسلطان مرة يظهر بشــــكل ظاهري للناس كما يكون ظاهــرا لعامة الناس. علــي كل حكـــل مع الإمام الرضا (ع) ومرة لا يكون ظاهـرا لعامة الناس. علــي كل حال فقد أســماه الناس سلطاناً بحســــب هذا الظاهر، وإن كان هو سلطان أيضا في الواقع.

يقول أحد الخراسانيين: دخلت على الرضا (ع) في المدينة قبل أن يأتي إلى مدينة "مرو" ويحصل ما حصل، وقلت له إني رأيت رسول الله (ص) في الرؤيا فقال لي كيف بكم إذا دفنت بضعتي في أرضكم؟ فسألت الإمام عن هذه الرؤية؟ فقال له الإمام (ع): بلى أنا البضعة التي سوف تدفن في أرضيكم. ثم قال: "ما منا إلا مقتول شهيد... ألا فمن زارني في غربتي... شيي

كان ذلك في ١٥ أيلول ٢٠٢٣.

## ملف الأربعينية















































## ملف الأربعينية

# سماحة الشيخ علي الفضلي في إحياء الليلة الأولى من أربعين الإمام الحسين (ع): لا يوجد تأكيد على زيارة أحد كالتأكيد على زيارة الحسين (ع)



عن إمامنا أبو عبد الله الصادق (ع) أنه قال: "من زار قبر الحسين عارفاً بحقه كتبه الله في أعلى عليين"

هذه الأيام هـي أيام زينب (ع). عادت بعد رحلة شـــاقة؛ أربعين ليلة ويوماً ابتعدت فيها عن الحســين (ع). واقعاً زينب لم تبتعد. كان الحســـين معها في كل حين؛ في كل ســـاعة؛ في كل لحظة؛ كانت تمشــي وكان رأس الحسـين معها وأمامها.

بعد أربعين يوما رجعت زينب ســــلام الله عليها إلى الجسـد الطاهر.

نلاحظ في الـروايات الواردة عن أهل البيت (ع) أن هناك حثاً وتأكيداً كبيـراً على زيارة الحســــين (ع)، وهذا الــتأكــيد لا يوجد بهذا الحجم وهذا اللحاظ، وهذا العدد، على زيارة غيره. لقد عدّد علماؤنا اثنين وعشرين زيارة للحسـين، وهذا عدد كبير وهذه هي الخاصية التي امتاز بها الحسـين عن

هناك زيارات عديدة: في النصف من شعبان، وفي ليالي القدر، وفي يوم العيد، وفي عيد العدير، وفي يوم عاشوراء، وفي يوم الغدير، وفي يوم عاشوراء، وفي يوم الأربعين، بل في ليلة كل جمعة، بل في كل حين. هذه الميزة التي امتاز بها الحسين لم تكن حتى للرسول بها الحسين لم تكن حتى للرسول (ص). لكن انتبه يجب أن نفرق بين الميزة وبين الأفضلية. لا شك ولا ريب أن المصطفى محمد (ص) هو أفضل الخلق من الأولين والآخرين. ولكن الله اصطفى بعض خلقه ببعض الله اصصطفى بعض خلقه ببعض

الخاصــيات، مثلاً موســــى (ع) كان كليما لله وتكلم وهذا لم يكن لرســول الله (ص). هذا لا يعني أن موســـــى أفضـــل ولكن الله قد اختص موسـى بهذه الخاصية.

أمير المؤمنين (ع) يخاطبه الرسـول ويقول له: "أنت صهر الرسـول، وزوج البتول، وأبو الحســـنين"، وهذه لم تكن لرسـول الله (ص). هذا لا يعني أن علياً هو الأفضــل. أقول أن هناك فرق بين الخاصية وبين الأفضـــلية. الحســـين (ع) امتاز بهذه الخاصية: "من زار قبره عارفاً بحقة كتبه الله في أعلى عليين".

المعنى الذي أريد أن أقف عنده هو ان المعصوم تارة ينصح ويأمر بالزيارة، وتارة ينصح ويأمر بالزيارة، وتارة ينصح ويأمر بالزيارة، يكتب نص الزيارة. الإمام الصادق (ع) عندما يسمع أن بعض أصحابه ذاهب إلى الحسين يقول: "فإذا زالت الشمس قف أمام قبر الحسين وقل السيلام عليك أشهد أنك.." يعلمه الإمام نص السيزيارة وكيفيّتها. هذا يدعونا إلى السؤال: لماذا المعصوم يدعونا إلى السؤال: لماذا المعصوم اهتماماً كبيراً بالزيارة؟

لعل الحث علــى الــزيارة قائم علــى أمرين:

الأول ان الناس تتفاعل مع الـــزيارة. يأتيها الفقير والغني. الـرجل والمـرأة. الكبير والصغير. اليوم يأتي عشــرون مليون زائر من كل العالم إلى أربعين الحســين. الناس تتفاعل مع الزيارة والمعصوم اعتمد هذا الاسـلوب: أن

علـــيك أن تعلن الولاء والبــراءة عندما تـــزور الحســين.. لا أن تذهب إلــيه وأنت لا انــتماء ولا إيمان لك. علــــيك أن تعلن مع من أنت؟

اذهبوا وامشــــوا.. "وإذا ذهبت قف وامشــي نحو الحســين مشــيا هينا وكن حزيناً وكئيباً وجائعاً وعطشـــاناً" كما فــي الــروايات الواردة عن الإمام الصادق (ع)، لأن الحســين قتل حزيناً عطشاناً جائعاً.

إذاً، لعل المعصوم دعا إلى الزيارة لان الناس تتفاعل مع الزيارة. كذلك اهتم الإمام بالـــزيارات أكثـــر من الـــرواية بسبب التقية.

الإمام عندما ينطق بالرواية فإن في مجلســـه إناس من مختلف الفئات. الإمام ســــلام الله عليه كان يتعامل تعامل التقية لأن المجلس فيه العام وفيه الخاص. فيه المؤمن وفيه غيــر المؤمن. وفيه من هو عــين الظالم ويكتب ما ينطق به. الإمام سـلام الله عليه كان حريصاً في كل كلمة.

لذلك كان الإمام ينتقي بعض أصحابه. صفوان الجمال صاحب زيارة الأربعين قال للصادق (ع) أنني سأذهب إلى كربلاء قال الصادق: "إذا ذهبت يا صفوان واقتربت من قبر الحسين فإذا زلت الشمس فقف أمام قبر الحسين وقل...الخ". علّم هذا الشخص. نحن الآن وصلت إلينا هذه الزيارة لأن كل صحابي كان ينقلها جيلا بعد جيل.

ثم ان المعصــوم ضمّن الزيارات العديد من المفاهيم العقائدية. الزيارة صــارت خارطة طريق للإنسـان المؤمن عقائديا وأخلاقيا. واقعاً لو تعامل الإنســان الزائر مع الزيارات وما حوت من مفاهيم وقيم ومبادئ وأخلاق لكان وضعنا أفضـــــل وأحما..

لذلك عندما يقف الـــزائـــر عند قبـــر الحســين (ع) عليه أن يعلن العديد من الأمور. أقف عند أربعة منها فقط:

أولاً أن يعلن الإيمان بالله عــــــز وجل والإيمان برســـول الله (ص)، وأن يعلن الإيمان بأنـبـياء الله وأن يعلن الاعــتقاد بالأئمة عليهم السـلام.

عليك أن تعلن. لا أن تذهب إلـــــى الحسين وأنت لا انتماء ولا إيمان لك. عليك أن تعلن مع من أنت؟ هناك حق وله وهــناك باطل. وهــناك محور حق وله أهله، ومحــــور باطل وله أهله. وإذا انتفخ محور الباطل إلــى حد لا يتحمله الوجود فإن الله سـبحانه وتعالى يكتب الفناء علـى المجتمع كله: "واتقوا فتنة لا تصيبن الذين ظلموا منكم خاصة".

على الإنســـان الزائر وبكل صراحة أن يعلن البراءة من أعداء الله ورسـوله الله واهل بيته. "إني سـلم لمن سـالمكم وحرب لمن حاربكم".

لا يكفـــي أن أقول أنا مع الحق فيما أنا عمليا مع المنكـــــــر أمارس الغيبة والســـرقة. الحســـين الذي ضحى (١٩٠٠ جرح في جسمه) يسـتحق أن أذهب إليه عارفاً بحقه.

المراة التي تزور الحسين يجب أن تقول يا زينب أنا معك في حجابك وفي طهارتك. أما أن أبكي على زينب وأنا بلا حجاب وبلا طهارة فإن الزيارة تصبح

فارغة من معناها.

ثانيا: ان المعصوم من خلال الزيارة وثق الأحداث الـتاريخـية. الإمام الهادي (ع) يصل في يوم الغدير ويزور قبر جده أمير المؤمنين. ارجع إلى هذه الزيارة وانظـر لتوثيق الأحداث التاريخية حتـــــى لا تنســــى أيام بدر والأحزاب والخندق ويوم الغدير وصفين. حتى لا تتشـــوه وتنحـــرف الأقلام. جاء الإمام وكتبها. هذا أيضـا هدف من أهداف الزيارة: أن نقف عند الأحداث الحقيقية كما هي.

المعصــــوم ضمّن الزيارات العديد من المفاهــــــيم العقائدية والأخلاقـــــية والحوادث التاريخية حتــــى صارت خارطة طريق للإنسـان المؤمن

كذلك زيارة الناحية الواردة عن الإمام المنتظر ارجع إليها وانظر إلى توثيق الأحداث التاريخية التي أيدها وكتبها الإمام. من لحظة المصرع عندما يقع الإمام ويسقط من حصانه إلى الأرض مثخنا بالجراح اليي لحظات ما بعد المصرع عندما يمرغ الحصان ناصيته بدم الحسين. هذه التفاصيل لا ترويها المقاتل. المعصوم يعلم أن الأحداث التاريخية ستشروهها أقلام الحقد، لذلك وثقها.

وأخيـــرا هناك الهدف الاجتماعــــي والاخلاقي:

ارجع للــــزيارات تجدها أخلاقا وقيما، "أشهد أنك قد أقمت الصــــلاة وآتيت الــزكاة وأميت عن المنكر". الزائر إذا وقف وأقام الصـــلاة وآتى الزكاة وأمر بالمعروف ونهى عن المنكر كان مع الله ورســـوله وكان مع الحسين الذي يزوره.

الإنسان الزائر تهزه في واقع الأمر ثلاث محركات: عقله ودينه وفطرته.

العقل يســالك: أنت يا زائر إن قلت "أنا سـلم لمن سـالمكم" واقعك أين؟ يومك أين؟ الخ. عقلك يقـــــول لك انه لا بد لقولك أن يطابق عملك. عــندما تقول "أنا عدو لمن عاداكم" يجب أن يكــون واقعك هكذا.

الدين من جهته محـــرك يقول لك: أن في كل خطوة مائة حســـنة وتمحى مائة ســـيئة. النص يقول لك إنها من أعظم العبادات.

أيضاً الفطرة: فالفطرة دائماً تبحث عن الكمال. أنا ناقص فـي أخلاقــي وفــي فكري في حين ان الحســين كامل، هو معصوم في فكره وفي أخلاقه. الفطرة تقول لي إذن: اذهب وزر الحســين ولا ترجع إلا بحسـنة؛ بكلمة؛ بعبرة؛ الخ.

لكن ما حلّ بهذا الإمام الذي يــــتفاعل معه عقل الزائر ودينه وفطرته؟

وقف الحسين سلام الله عليه في يوم العاشـر من محرم وهو يرى تلك الدماء الزاكية التي تنزف من تلك الأجســاد الزاكية "اللهم إن كان هذا يرضيك فخذ حتى ترضى". نعي...

كان ذلك فــــي ٥ أيلول ٢٠٢٣، فــــي الصـــــالة الكبيرة لمركز الامام الامام علي (ع) كسائر ليالي المناسبة.



#### ا س

## ملف الأربعينية

## الفضلي في حديثٍ عن مراتب معرفة الحسين (ع): إذا كانت المعرفة التنزيهية لا تكفي، والكمالية لا تُدرَك، فبأي معرفة نعرفه

ورد فـــــــي زيارة الأربعين عن الإمام الصادق مقطع جاء فيه: "السـلام على أسـير الكربات، وقتيل العبرات".

معرفة الإمام الحسين على نوعين: هناك المعرفة التنزيهية، هذه المعرفة يملكها كل انسان. البعيد، والقريب. الصغير والكبير. العدو والصديق. كل منهم يعرف أن الحسين هو ابن فاطمة وابن أمير المؤمنين. في اليوم العاشر من محرم خاطب أحد الأعداء الحسين قائلا: ماذا تقول يا ابن فاطمة؟

يعني إن المعرفة التنزيهية واضحة، الكل يعرف من هو الحسسين. ولكن هذه المعرفة التي يجب على الزائر أن يحصر نفسه بها. هذه المعرفة (التسي يطلق عليها العلماء اسم المعرفة التنزيهية) هي معرفة ابتدائية لا تكفي. لا تعطي أي نتائج. الذي يقف مع الحسين ويتعرف عليه بهذه المعسرفة يمكن أن يقتل الحسين (ع). وهذا ما حصل فعلاً: أولئك الذين تعرفوا عليه هذه المعرفة قتله،

المعـــرفة الثانية هـــي المعـــرفة التجميلية، وهي معرفة أسـمى. هذه المعــرفة هــي أدركها عمار وسلمان وأبو ذر والمقداد. كذلك حبيب بن مظاهر، وعابس الشـــــاكري، ومســـلم بن عوسجة. هؤلاء الأبطال عندما وقفوا وتعرفوا على إمام زمانهم، تعـرفوا عليه من خلال هذه المعـرفة، المعرفة التجميلية.

وتوجد معرفة أعمق وأفضـل تســمى بالمعرفة الكمالية. هذه معرفة خاصـة بأهل البيت (ع). هذه المعــرفة هـــي التي نفهمها من قول المصطفى (ص) لعلـي بن أبـي طالب (ع): يا علــي، لا يعـرف الله إلا أنا وأنت، ولا يعــرفنــي إلا الله وأنت، ولا يعرفك إلا الله وأنا.

ارجع إلى المصـــادر التاريخية: أرسل

المصطفى (ص) علياً قائداً بعد أن عاد الأول خائباً والثاني والثالث، أرســــل علياً. الرواية تقول ان النبي كان يصلي بالمســـــلمين صلاة المغرب، فنزل جبرائيل بســـورة: "والعاديات ضبحاً"، فقرأها النبي في الصـلاة. فســئل من أصحابه: أن هذه أول مرة نســمع هذه الس\_\_\_\_ورة، فقال (ص): لقد جاءت البشري للتو بنصر على (ع). هذه هي المعرفة الكمالية التي لن نصل إليها لا انا ولا انت. اعطيك هذا المشــــهد. عندما عاد أمير المؤمنين وأراد أن ينـزك عن حصــانه قال له النبِي: "قف مكانك يا على. لو شــــئت أن أقول فيك قولاً لأخذ الــناس ما تحت قدمــيك". هذه هي المعرفة الكمالية.

ولكن يجب علينا على أقل تقدير أن نعرف المعرفة التجميلية التي كان يملكها سلمان وعمار والمقداد وهؤلاء الأبطال... لا بد للإنسان من خلال المعرفة التجميلية أن يقف على بعض حقيقة المعصوم سلام الله عليه. هذه الزيارة تقف عند هاتين العبارتين.

الامام الصادق يسلم على جده الحسين ويقول:

"الســــلام على أسير الكربات، وقتيل العبرات".

لكن أسيرَ مَن كان الحسيين؟ أسير ماذا؟ كان أسير المصائب. الأسير كلمة تطلق على من تقيّده الشدائد سواء كانت هذه الشدائد مادية أو غير مادية. الذي يلقى القبض عليه اسير. والذي يتبع شيواته وغرائزه ويكون عبداً لها يكون أسيراً أيضا. الحسين (ع) كان أسير الكربات. الكربات جمع كربة. والكربة في اللغة العربية هي الهم الشيديد الذي يسييطر على النفس ويضيق عليها.

فالهم الذي يؤثـــر علــــى النفس هو الحزن. فإذا اشتد وضيق عليها أصبح



الشيخ علي الفضلي

كرباً. الجرح الذي أصاب الحسيين (ع) جـرحان: جـرح مادي وجـرح معنوي. أرباب المقاتل يقولون إنه قد وجد فــي الحســـين ٣٦ طعنة رمح، و٣٤ ضربة سيف، وكان في جســده ١٩٠٠ جرح. لكن جــرح الــروح يؤذي أكثــر. لان المفروض: "يا أيها الذين آمنوا لا تـرفعوا أصواتكم فوق صوت النبي". والحسين له ما لرســول الله. المفروض أن لا يرفع المرء صوته فوق صوت المعصـــــوم، فكيف ب ١٩٠٠ جرح؟

أقف على بعض الجـراحات التـي كان الحسين أسيراً لها.

أول جــــرح كان السّب. كان (ع) دائماً يتعرض للســب ولســب أمه الزهراء، وأبيه أمير المؤمنين.

وكان أعداؤه يعيشـون الشــماتة بأهل البيت. وهذا يؤلم الانســان الغيور. ابن عباس كتب رســــالة ليزيد بعد واقعة كــربلاء قال له فيها: يا يــزيد، إن أعمق جرح معنوي لأهل البيت هو شــماتتك بأن أخذت زيــنب وأخوة زيــنب من بلد إلى بلد.

جرح آخر هو تلويع الحســين بالعطش. بعض علماء العامة يقــول: كان الاعداء في يوم العاشــــر من المحرم يلوّحون بالماء للإمام الحســين ثم يســـكبون الماء على الأرض. "يا أيها الذين آمنوا لا تـرفعوا أصواتكم فوق صـوت النبي". والحسـين له ما لرسول الله. المفـروض أن لا يـرفع المـرء صوته فوق صوت الحســين، فكيف ب ١٩٠٠جرح؟

العبرات لها تفسـيران. التفسـير الأول المشـهور والمعروف هو أن العبرات من الدمعة. وهناك رأي آخر غير معـروف أن العبرات من العِبرات، أي أن الحســين كان قتيل الموعظة والحكمة. والمعنى الأول هو الأشـهر.

فـــي كلمة القتيل نكتة رائعة. لم يقل "مقـتول"، بل قال "قـتـيل". هل هـناك فـــرق؟ نعم يوجد فــــرق بين القتيل والمقتول. القتيل هو اسـم المبالغة.

واســم المبالغة من اســـم الفاعل له معنيان: الأول اســــــتمرارية العمل، والثاني اختيارية العمل.

القتيل بناء عليه يعني الاستتمرارية في القتل، والاختيارية في القتل، معناه أن الحسين يُقتل في كل زمان ومكان. معناه مشروع الحسين وأهدافه معرضة للقتل في كل زمان ومكان. الإمام الصيغة فهو يريد أن الحسين بهذه الصيغة فهو يريد أن يقول إن مشروع الحسين في كل زمن يقول إن مشروع الحسين في كل زمن يقتل بالابتعاد عن العفة، وبالابتعاد عن المعروف. المرأة بابتعادها عن عفتها وطهارتها وحجابها... الشاب بابتعاده عن حيائه وأخلاقه. الخ.

وبعد؟ هناك معنى اختيارية القتل.

الإنســـان قد يأتيه الموت وهو مضــطر للموت، ولكن الحسـين كان مســتميتاً. ولهذا كان قتيلا لا مقتولا فقط.

ثم ذكر الصـــــادق كلمة "العبرات" كمُضـــاف إلى كلمة قتيل. وفي هذا إظهار لمكانة البكاء على الحسين.

فإضافة الشــــيء للعظيم دليل على عظمته. فحين نقول الكعبة بيت الله فإن هذا فيه تشريف كبير للبيت.

هذا يقودنا للحديث عن العَبـــــرة (الدمعة). فالحـــزن والبكاء درجات: هناك بكاء القلب. أن يتأذى قلـبه. هذه العبرة الأولى. ولكنها ليســت كافية. يوجد درجة أرقـــى وهو بكاء العين. وهذه عبرة مـرحومة. والدرجة الثالثة إذا خــرجت الدموع علـــى الخدود وســالت. الإمام زين العابدين يقول: "أيما مؤمن دمعت عيناه فســـالت دموعه علـى خديه بوأه الله بها غــرفأ في الحنة".

والدرجة الــرابعة هـــي قمة الدموع، وهي أن تســيل الدموع على الخدود مع الصيحة والصراخ. هذه الصرخة هي التي قال عنها الإمام الصـادق: "اللهم ارحم تلك الصرخة التي كانت لنا".

هذه الأيام وصلت زينب إلى كربلاء، ما أن وصلت حتى عاشت هذا المعنى وهذه العبرة، وسلطات تلك الدموع الطاهرة على تلك الخدود الطاهرة، والكل ينادي واحسيناه.. واسيداه..

کان ذلك في ٦ أيلول ٢٠٢٣.





الجرح الذي آلم قلب الحسين هو هذا. ولذلك يقول أرباب المقاتل إن فـــــي جسـم الحسـين أربع جوارح عانت من شدة العطش هي الكبد والشــــفة واللسان والعين. كبد الحسـين تفتت من شدة العطش. وشفة الحســين كانت مجرّحة من العطش، ولســانه مجروح من اللوك في الأسنان، وكان لا يرى من شـدة العطش. هذا الجرح آلم الحسين عليه السلام.

بقي الامام الحســـــين وحيدا ودعّ النساء، فبدأ ابن سعد ينادي بأصحابه، ويلكم اهجموا عليه ما دام مشـــغولاً بأهله. وبدأت الســــهام ترمى على الحسين وتصل إلى خيم النساء، وهذا من الأمور المعيبة جداً. وهذا أيضاً مما آلم قلب الحسين عليه السلام. ومن الأمور إلتي كان الحسـين أسيراً

في اليوم العاشـــر من المحرم عندما

ومن الأمور التي كان الحسيين أسيراً لها أنه كان أيضا قتيل الأدعياء. تارة انت تصارع إنساناً لديه اخلاق، وتارة تصارع شخصا لا أخلاق له. الحسيين كان يصارع قوما ليس لديهم أخلاق او قيم او مبادئ. الصادق يقول له في الزيارة: السلام عليك يا قتيل الادعياء.

أخيـــرا. من الامور التــــي آلمت قلب الحســين وكان أسيراً لها نكث الذمة. جاء في الزيارة "الســـــلام على من نكــثت ذمـــته". الأعداء أخلفوا العهود والمواثيق مع الحســــين. أخلفوا ذمة الحياة، وأخلفوا ذمة الإســــــلام (إذا أسلم الإنســـان حرمت أمواله وعرضه و..) وأخلفوا ذمة القربي

(قل لا أســــألكم عليه أجراً إلا المودة في القربى) هذه كلها خانوها.

ية الأدعية

### ملف الأربعينية

## الفضلي متحدثاً عن مراتب الشهادة: هناك الشهادة الاعتبارية، والشهادة الحقيقية و هناك أكرم أنواع الشهادة







عن إمامنا الصادق سلام الله عليه في زيارة الأربعين قال زائراً للحســـــين: "الذي أكرمته بالشـــــهادة وحبوته بالسعادة واجتبيته بطيب الولادة".

هناك أسلوبان اعتمد عليهما المعصوم ابتداء بالنبي المصـطفى (ص) وانتهاء بالإمام المنتظــــر (عج) وهما: الدعاء والزيارة.

نأخذ هذا المقطع باعتباره أســــلوباً اعتمده المعصـوم، فقول المعصـوم حجة وكذلك فعله وتقــريــره. وهذه الزيارة هـي قول وبالتالـي هـي حجة نأخذها ونــتعــبد بها ونحللها ونفهم معناها

في المقطع الأول يســلم الصـادق (ع) على جده الحســــين ويقول: "والذي أكرمته بالشـهادة".

ما معنى الكرامة؟ الله سبحانه وتعالى يقول "ولقد كرمنا بنـي آدم". كل قانون دنيوي أيضـــــاً يرمي إلى هذا الهدف ويطمح إلى أن يعيش الإنسان بكرامة.

الكرامة هي من الإكرام. في اللغة هو كل شيء حســـن. كل شيء جيد. كل شيء جيد. لذلك نصــف كتاب الله بالقرآن الكريم. كل القوانـين الــيوم تؤمن أن يعــيش الإنســـان ضمن هذه الكرامة. الأمن يحقق الكرامة. الجانب المادي يحقق الكرامة. التعليم يحقق الكرامة. الحرية تحقق الكرامة. الحرية تحقق الكرامة. الحرية تحقق الكرامة.

الإمام الصـــادق يقول أن الشــــهادة أعطيت لكثير من الناس ولكن أفضـــل

أنواعها أعطي لأبي عبد الله الحسين (ع) هذا الحديث يقــودنا للحديث عن الشهادة التي أعطي الحسين أفضل أنواعها؟

الشــهادة في منظور اللغة تعني الذي شهد الشــــيء يعني الذي حضــــر الشـيء. أنت شـاهد يعني أنت حاضر.

القرآن الكريم استخدم كلمة الشــاهد في أربعة معاني:

المعنى الأول "فمن شــــهد منكم الشهر فليصمه"، يعني الحضور، إذا حضر أحدكم شيئاً كان شهيداً، "أم كنتم شهداء إذ حضر يعقوب الموت إذ قال لبنيه ماذا تعبدون من بعدي قالوا نعبد إلهك وإله آبائك إبراهيم وإسحق ويعقوب"، المعنــــى الأول الذي استخدمه القرآن أن يكون الإنســان حاضراً.

المعنى الثاني "وكذلك جعلناكم أمة وسطاً لتكونوا شهداء على الناس"، أي لكم الحجة على الناس. أعمالكم وأخلاقكم ودينكم حجة على الناس. وأخلاقكم ودينكم حجة على الأديان. فيه ما جاء به موسى وما قال به إبراهيم، وفيه ما جاء به الأنبياء كلهم فكان النبييسي حوت الأديان السابقة كلها. ولذلك حوت الأديان السابقة كلها. ولذلك عندما يتم حرق القرآن الكريم والتعدي على القرآن الكريم فإن هذا يعتبر تعديا على كل كتاب أنزله الله عز وجل لأن القرآن مثّل ولخص الكتب التي أنزلت.

الشـــــهادة جاءت هنا في معنى

الحجية: أنتم شـــهود يوم القيامة في ديــنكم وأخلاقكم وآدابكم وأحكامكم؛ شـهود على الأديان الأخرى.

الذي يموت غــريبا عن الوطن والأم التــي تموت بعد الولادة لها أجر شـهيد. هذه شـهادات اعتبارية، فهل هذه هــــــي الشــــــهادة التي أعطيت للحسين؟

المعنى الثالث هو أن لكم الرقابة أيضاً وليس الحجية فقط: "يا أيها الذين آمنوا كونوا قوامين بالقسـط شـهداء لله"، أي أعمالكم ليســــت فقط حجة على الناس، بل ان لكم الـرقابة عليهم. أنتم المسـؤولون عن الناس. المعصـوم كان شهيداً بمعنى مراقب وحاكم.

المعنى الـرابع الذي تحدث عنه القـرآن عندما يتحدث عن الشـــهود أنه على الإنســــان أن يؤدي ما عليه من مســـؤولية. "ولا يأب الشـــهداء إذا ما دعوا.."، الشـــهيد إذا كان حاضراً عليه مســــــؤولية إذا قالوا له تعال اشـهد وتحمل ما عليك من مســـؤولية. عليه ان يشـهد.

هذه المعاني الأربعة مقصـــــودة في "أكرمته بالشـــــهادة"و قد أعطيت للمعصــــومين جميعا، ومنهم بالطبع الحســين (ع). "وقل اعملوا فســيرى الله عملكم ورسوله والمؤمنون".

بعض أنواع الشـهادة يعتبر بالمناسبة شـهادة اعتبارية. كالإنســـــان الذي يمتلك المال. القانون يعتبــــره مالكا لكن ملكيّته ليســت ملكية حقيقية. فهذه الملكية تنفك بعد أن يـــــرحل الإنســـان من هذا الدار إلى دار القبر. تصبح أموالُه أموالَ ابنه وأموالَ زوجته. هذه ملكية اعــتــبارية. كذلك هــناك شـهادة تسـمي شـهادة اعتبارية. عن المصـطفي (ص) قال: من مات على حب آل محمد مات شـــــهیداً. هذه شــــهادة إعتبارية اي انه يعطي أجر الشـــــهيد. المطعون الذي يموت بالطاعون. الغريب عن الوطن والعيال إذا يتوفاه الأجل له أجر شــهيد، والذي يغرق في الماء، والأم التـي تموت يعد الولادة لها أجر شـهيد. هذه شـهادات اعتبارية، فهل هذه هي الشــــهادة التي أعطيت للحسين؟ لا، له شهادة أعمق وأفضل. الصادق يقول "أكرمته" يعني أعطيته افضل شهادة حقيقية.

"وحبوته بالســــعادة"، الحبوة هو العطاء من غيــر منّ، دون مقابل، أن تعطــــي من كل قلبك وأنت بقمة الســعادة. الله سبحانه وتعالى حبا الحسين أي أعطاه عطاء دون منّ.

بعد معركة خيبر عاد أمير المؤمنين إلى المدينة، وقد فتح الله على يديه. في نفس ذلك اليوم عاد جعفر بن أبي طالب من الحبشــــة، فكان المصطفى (ص) في قمة الفرح وقال: والله لا أعلم لأيهما أفرح لنصر علي أم لعودة جعفر. هنا محل الشـــاهد. الرسـول حبا وعلّم جعفر الطيار صلاة جعفر والتي نسـميها بصلاة الحبوة. وهي صلاة قاضية للحوائج ببركة الله عز وجل.

الله ســــبحانه وتعالى أعطى هدية للإمام وهي السعادة. السعادة في منهج أمير المؤمنين (ع) كالتالي: من أذل نفســه [لله] فقد سعد، وبالتالي عندما وقع أبو الحسن مضرجاً بالدماء قال: فــزت ورب الكعبة. هذا الفوز هو قمة السعادة.

قمة الســـعادة هي أن تبقى على العهد، وقمة الفوز هي أن تصــل إلى آخر لحظات حياتك وأنت على الإيمان وعلى التقوى.

فما هي السعادة التي أعطاها الله للحسين (ع)؟ لعل السعادة هي في أن الحسيين (ع) كان في قمة الاطمئنان، "إلهي .. رضا بقضائك، وصبراً على بلائك، وتسليما لأمرك، لا معبود سيواك، يا غياث المستغيثين.."

هذا الدعاء دعا به الحسيين عندما جاءه السهم وهو على حصانه فوقع من حصانه على الأرض والتي هي لحظة الألم، لكن الحسيين كان في قمة الاطمئنان. عاش قمة الـتوكل على الله عز وجل ولم يدانيه شك بأن الموت عليى ولد آدم مخط القلادة الموت عليى ولد آدم مخط القلادة على جيد الفتاة وما أولهني إلى أسلافي اشيتياق يعقوب إلى أسيلافي اشيتياق يعقوب إلى مصرع أنا ملاقيه" ومن ثم يكتب مسالة يقول فيها "من لحق بنا مستهد ومن لم يلحق بنا لم يدرك الفتح". هذا الخُلق هو خلق الأنبياء واقعاً

إبراهيم (ع) عندما وضــــعوه وأرادوا رميه بالنار جاءه أحد الملائكة قال له يا إبراهيم لو شــئت لأطفأت لك النار، قال اذهب ليس لــــي عندك حاجة. ســــأله: حاجتك عند من؟ قال: عند ربــي... عِلمُه بحالـــي يكفــــي عن سؤالي.

أعطي الحســين الســعادة بأن ميزه الله بثلاثة أمور لم تعط لأي إنســــان آخر: الشــفاء في تربته وقبول الدعاء تحت قبته، وأن الأئمة من ذريته.

"واجـتـبـيـته بطـيب الولادة"، الإمام الصـادق يقول أنك يا إلهي اصطفيت الحســـين وأنه كان من طيب ولادة. عندنا الكثيــر من الناس ولدوا بطيب ولادة أي بعلقة شــرعية. من أب وأم تمت هذه العلاقة وفــــــق العقد الشـــرعي لذلك تســـمي بطيب الولادة.

ولكن كما يُروى عن المصطفى (ص) عندما تحدث مع أبي ذر الغفاري أنه قال: "يا أبا ذر من دخل قلبه حبنا أهل البيت فلقد حظيي بأول النعم، قال: وما هيييي أول النعم؟ قال: طيب

المولد". من علامات طـــــيب المولد هـي أن ترى قلب الإنسـان يتجه صوب أهل البيت. إذا وجدت فــي قلبك حب أهل البيت فاعلم أن لك طيب الولادة.

لذلك يصف المصطفى (ص) البغض لعلي (ع) فيقول: "لا يبغضك يا علي إلا من ولد من زنا أو مــــنافق أو من حملت أمه في حيض".

الإمام الصـــادق (ع) عندما يزور جده الحســـين يقول: "الســـلام عليك يا قتيل الأدعياء". هؤلاء أولاد البغايا هم الذين وقفوا ضد الحسين.

الحســـــين (ع) اصطفاه الله عز وجل بطيب الولادة ومن مظاهر ذلك أنه ولد بســتة أشـهر ولم يســـبقه إلا يحيى النبي وعيسـى بن مريم. ومن مظاهر طيب الولادة أن الذي سـماه حســـينا هو المصطفى محمد (ص). ولم يسـم باسـمه أحد قبله.

الأجواء التي حصــــلت لحظة ولادة أي الحسين (ع) لم تحصل في ولادة أي إنســــان آخر، أوحى الله سبحانه وتعالى في ليلة ولادة الحسـين إلى مالك خازن النيــران: يا مالك أطفــئ النيــران احتــراماً وبــركة لمولود ولد لمحمد فـي عالم الدنيا. يا جبــرائيل انزل إلى الســـماء في ألف قبيل من انزل إلى الســـماء في ألف قبيل من الملائكة وكل قــبـــيل ألف ألف من الملائكة وعليها الدر والياقوت تهنئة لرسول الله (ص) بهذا المولود.

ولكن هذا الطيّب الولادة في العاشـر من محـرم كيف كان؟ هذا الفـرع الذي تتباهـي به الملائكة والحور كيف وقف القوم ضده؟

كان ذلك في ٧ أيلول ٢٠٢٣.

#### مقابلة

## سماحة الشيخ أحمد عمار في لقاء خاص مع "أخبار المركز": علينا ان نميّز بين الاندماج والإنصهار فالأول مطلوب والآخر محظور

نسأل سماحته عن معالم تلك التجربة وعما اذا كان من الممكن الاســــتفادة من اختلاف الساحات.

ونســـــــــأله عن التحديات المادية والثقافية وعن الحدود الفاصـــلة بين الاندماج والانصـــــهار وبين الثابت والمتحول في السلوك الثقافي لأتباع اهل البيت (ع) في السويد. ونبدأ معه بالسؤال الأول:

# \*- بعـــد ما يقارب العقـــدين من الـــزمن (حوالــــي ١٨ عاما) من التبليغ في قض التبليغ في السويد؟ تجربتك التبليغية في السويد؟ التحديات والاستجابة؟

بســــم الله الرحمن الرحيم والصـــلاة والســـــلام على اشـرف خلقه محمد واله الطاهرين واصحابه المنتجبين.

بعد الدراســـــــــة الحوزوية في قم المقدسة توجهت الى الســــويد في اواسط عام ٢٠٠٦ حيث كانت الساحة متعطشـــة الى المزيد من العطاء في العمل الاســــــلامي والى المزيد من التركيز في احياء امـر النبــي واهل بيته عليهم الســلام. وبعد دراسة النواقص والحاجات قررت التفرغ للتبليغ الديني. يذكر أن التحديات والمعضــــــــــلات يذكر أن التحديات والمعضــــــــــلات الاجتماعية كانت تتطلب المـــــزيد من التوجيه والتصـــــــــدي والمزيد

ولكن ما قد يميز العمل الإســلامي في الســــــويد عنه في باقي البلدان هو انتشــــــار الجالية اللبنانية من جنوب

الســـــويد الى شمالها وتفرقها في مجموعات صغيرة نســبياً تنتشــر في بلد كبير من حيث المســــاحة، فكان القرار ان لا استقر في مدينة واحدة بل فــي أن اتجول علــى المدن والقـــرى حيث تدعو الحاجة، ســـــواء كان ذلك لإحياء مناسبة اسلامية او لعقد سـهرة

التحدي الابـرز كان فـي الحاجة إلـى تغطية هذه المســـافات الكبيرة دون تغضـيل المدن الكبيرة على الصـغيرة باعتبار ان الحاجة واحدة وتبعاً لوصــية النبــي (ص) لاميــر المؤمنين (ع) (يا علــي ليهدين الله بك رجلاً خيرٌ لك مما طلعت عليه الشـمس).

شبابية او لحل مشكلة اجتماعية.

اما من حيث الاستجابة فقد أسسينا بعون الله تعالى في كثير من المناطق المزيد من الاهتمام بالمناســـــــبات الاســـــــلامية، والمزيد من الاهتمام بالمفاهيم الدينية وبإحياء امـــــر اهل البيت عليهم السلام.

#### \*- لا بد أنك مطلع علـــى تجـــربة الاخوة العراقيين والايـرانيين فـي الســـويد فماذا تقول عن التجربة اللبنانية مقارنة بالتجـــــــربتين الاخرتين؟

تجربة الجاليتين العراقية والايرانية تسسبق التجربة اللبنانية من حيث الوقت وتستفوقان علسيها بالعدد وبالإمكانيات. ولكن بشكل عام على مستوى احياء المناسبات لا يمكن ايجاد الكثير من الفروقات. على المستوى العام هناك تقارب كبير في الهموم والتحديات التي تنتج تشابهاً في كيفية المواجهة.

#### \*- كيف يمكن للعـــــراقـــــي ان يستفيد من تجربة اللبناني وكيف يمكن للبناني ان يســـــتفيد من تجربة العراقي؟

باعتبار ان التحديات واحدة فإن التعاون



وتبادل الخبرات يصبح أمرا ملحاً.
مثلاً تجربة الكشاف المسلم التي
تميزت بها بعض المراكز اللبنانية
تعكس اهتماما بفئات عمرية صغيرة.
العمل الكشفي يفيد في تعليم هذه
الفئات بطريقة عملية وسهلة ومحبّبة.
هنا يمكن للمراكز العراقية ان
تستنسخ التجربة. كذلك يمكن
للمراكز اللبنانية ان تستفيد من
المراكز العراقية بالعديد من المفردات
المراكز العراقية بالعديد من المفردات
الدينية مثلاً وهكذا.. بالمجمل الهموم
والتحديات واحدة فعندما ينجح مركز
معين بأمر ما فلا بد ان يستثفاد من
هعين بأمر ما فلا بد ان يستثفاد من

#### - \*ما هي برأيك الحدود الفاصــلة بين الاندماج فــــــــي المجتمع والانصـهار به. أين المباح دينياً هنا وأين المحظور؟

هذا المفهوم من الامور التـــي تناقش كثيراً في الســـاحة. وهو ينبع تارة من الحــرص علــى الدين وتارة من الخوف عليه باعتبار ان الاندماج قد يؤدي فــي بعض الاحيان الــــى التنازل عن بعض المجالات الدينية. الدين الإســـلامي لا يمــــنع من الاندماج بالمجــــتمع، بل بالعكس، الدين يطالب أتـــــــباعه بالانــدماج من خلال قاعــدة (من تعلم لغة قوم اَمِنَ شـــــرهم). هذه قاعدة عامة وليس المقصود باللغة لغة الكلام فقط بل ما يتعداها الــــى الاعـــــراف والـــتقالـــيد والقوانـــين والحقوق والواجبات. هذه المعـــــرفة لا تمنع الانسـان المســلم من ان يحافظ على شخصيته الدينية الكاملة.

ولكن نعم، عندما نتكلم عن الانصهار فنحن عندئذ نتكلم عن التنازل عن بعض المبادئ الدينية من اجل ان نصبح أكثر مقبولية في المجتمع، أو نتكلم عن ان نمارس عادات غيرية تتعارض مع الدين وندخلها إلى بيوتنا دون الالتفات الى اثارها السلبية على الاجيال المقبلة.

علينا ان نميـــز بين الاندماج المقبول اسلامياً بل المطلوب وبين الانصــهار الذي يؤدي الـى التنازل عن العديد من المفاهيم الاســلامية، فالاول مطلوب والثاني محظور.

#### \*- إلــــى أي حد يلعب المال دورا في نجاح المراكز والحســـينيات؟ وهل يلعب دورا فــي تعـــزيـــز او تحريف المفاهيم أيضــــــا ام في الشكل فقط؟

اي عمل دينــي او دنيوي يحتاج الـــى مقــــــــومات، والمال واحد من هذه المقومات الاسـاسـية.

وباعتبار ان المراكز الاسلامية هي اما مســـتأجرة واما مملوكة فهي بحاجة الى المال من اجل الاستمرار والبقاء. وحتى الاحياءات -خصـوصاً التي يكون فيها اطعام- بحاجة الى دعم مالي. لذلك، نعم، يلعب المال دوراً في القيام بالاعمال وفي اســــتمراريتها، ولكن بعون الله تعالى نجد ان الجالية تتحمل

ولكن ما يمكن زيادته هــنا انــنا بحاجة الى تغطية اعلامية أوســـع للكثير من الاحياءات وهذا ما يحتاج ايضـــــاً الى مبالغ ضخمة. يمكن القول اننا لم نصـل الى هذا المسـتوى بعد!

مسـؤوليتها الى حد كبير سواء بالتبرع

المادي او بالتطوع.

#### \*- ما هي النشاطات التي تجعلك متفائلا تجاه عمل المـــــراكــــــز والحســـــينيات اللبنانية وماهي النشــــــاطات او النواقص التي تجعلك متشائماً او أقل تفاؤلا؟

يعد الاهتمام بالبــرامج الناطقة باللغة الســويدية ووجود شخصــيات دينية اسلامية قادرة على التصــــدي بلغة البلد من الامور الناجحة التي تســاعد

على الوصول الى العديد من الاهداف. هناك ايضاً بعض الأنشـطة الاعلامية المشـــــجعة ومنها انتاج محتوى باللغتين العربية والســـويدية يحاكي حاجات الشـــباب وهذا يعد من الامور التي تدفع الى التفاؤل.

اما ما يتعب تفكيـــــرنا فهو ان أغلب الجاليات تحيــي بـرامجها فــي أماكن مســـــتأجرة لأنها لا تملك مراكز ثابتة وهذا ما يجعلنا فــي خوف دائم علـــى مستقبل هذه المراكز.



#### \*- هل من مضايقات رسمية؟

القانون السويدي يضمن لنا الحرية الدينية واقامة النشطات والاجتماعات، وبما اننا حريصون على عدم مخالفة القوانين فإننا لا نواجه مضايقات قانونية.

\*- هل من شـــــبهات واتهامات باطلة علـى عملك كمبلّغ او علـى عمل الذين يتصـــدون للعمل في المراكز والحســـينيات اللبنانية؟

#### ممن؟

عملنا ثقافي اجتماعي ديني والقانون يسمح لنا بممارسة هذه الامور، ونحن فـي كثير من الاحيان نحاول ان نقدم المسـاعدة سواء من ناحية التعريف بالدين الاسـاعدة على حل بعض تزورنا او بالمساعدة على حل بعض المشـاكل الاجتماعية التي تمس المجتمع ككل. نعم، إن التعــرض للقران الكريم وللمسـلمين وللدين الاسـلامي في الآونة الاخيرة من قبل بعض العنصريين يمكن ان نضعه في خانة التضييق.

#### \*- كيف تصف التفاعل الشـعبي مع المناســــــبات الدينية ومع المفاهــيم (الحجاب مـــثلا)؟ هل يتطور باتجاه الأفضــل أم يتناقص مع الوقت؟

بحمد الله التفاعل مع احياء الشـــعائر الدينية في تطور دائم، فنحن نلحظ كل عام ازدياداً فــي اعداد الذين يـــرتادون المراكز والحسينيات.

وحتى في موض\_\_\_وع الحجاب ورغم الحملة على ص\_فحات التواصل الاجتماعي ض\_د الحجاب فإننا نجد اهتماما كبيرا بارتداء الحجاب خصوصاً بين المكلفات الجدد.

وللمراكز ايضاً دور كبير في هذا الجانب خصـــــوصاً للبرامج التي تقام تكريماً للمحجبات للحث على هذا المفهوم.

#### \*- ماهــي أخطـر التحديات التــي تســـــــتنفذ منك الوقت والطاقة لمواجهتها؟

بعد موضوع المســــافات البعيدة في البلد، فإن التحدي الابـــرز والذي يأخذ الوقت الكثير للمتابعة هو موضـــــوع المشاكل الزوجية.

المشـــاكل الزوجية بحاجة الى وقت ومتابعة وبعض المشـــاكل قد تحتاج الى متابعة لأشهر حتى يصــــل الشخص الى حل. هذا الأمر يسـتنزف عالم الدين ويأخذ منه الكثيــــر من الوقت. ولكن الحفاظ علــى العائلة هو من الاهداف العالية التي تستحق بذل ما أمكن من الوقت والجهد.

## ----

شهادة الحسن المجتبى(ع)

## سماحة الشيخ عادل الفتلاوي في ذكرى شهادة المجتبى(ع): عظمةٌ ما بعدها عظمة أن يأمر الله جبريل أن يهنئ النبي (ص) بولادة الحسن (ع)

البيت الطيبين الطاهرين؟
لكن الذي يــــرى لاحقاً المظلومية
الكبيرة التي وقعت عليهم يعرف السـر
فـي هذا الإهتمام وفـي إلقاء الحجة
كي لا يقول القائل: أنا لا أعـرف هؤلاء
ولا أعـرف مقامهم ومنــزلتهم. هناك
فقرة واردة في زيارة عاشــــوراء جاء
فـيها: ".ولعن الله أمة دفعــتكم عن
مقامكم وأزالتكم عن مـراتبكم التــي
متكم الله فيها". الله رتب أن يأتي علي
المرتضــى بعد النبي وبعده أبو محمد
المرتضــى بعد النبي وبعده أبو محمد
الحســن ومولانا صاحب العصــر والزمان،
لكن مع الأسـف وصـلت الظلامة الى
الحد الذي قال فيه بعضـــهم ان لو أن

قد يســال المتتبع للســنة النبوية لماذا أصر النبي المصــطفي على أن لا يدع

شـــاردة أو واردة إلا وأشــــار إلى آهل

ولهذا كان إمامنا الحســــــن من أكبر المظلومــين من أهل الــبــيت وكلهم مظلومون.

النبي وصـــاهم بعداوة أهل البيت لم

يكونوا ليفعلوا ما فعلوه بهم.

عندما نــريد أن نتحدث عن هذا الإمام العظ يم لا نــتحدث فقط عن بدء ولادته فإن له مقاما أعظم قبل الولادة.

كيف؟ جابر بن عبد الله الأنصاري يسأل النبي: ما أول ما خلق الله يا رســـول الله؟ قال: نور نبيك يا جابر. العباس عم النبي كان جالسـاً طلب منه تفسـيراً قال: يا عم عـندما أراد الله أن يخلقـنا تكلم بكلمة فخلق نوراً ثم تكلم بأخـرى فخلق روحاً فمزج النور والروح فخلقني والحسـن والحسين. خلقنا الله حيث لا والحسـن والحسين. خلقنا الله حيث لا ســــماء مبنية ولا أرض مدحية ولا شــمس ولا قمر ولا ظلمة ولا نور ولا شــمس ولا قمر ولا ظلمة ولا نور ولا حيث لا تقديس".

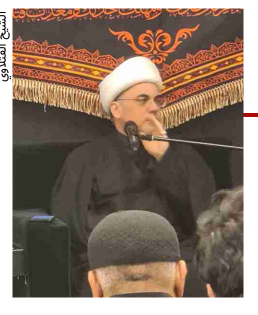


هذا بالأقوال. اما بالأفعال فإن بيت أمير المؤمنين كان ملاصقا للمسـجد. يطلع الحســـن يحبو والنبي على المنبر والمســلمون جالســـون بالأعداد الغفيرة. النبي يقطع الخطبة وينزل من على المنبر ويذهب إلى هذا الصـبي ويحمله ويصعده معه للمنبر ويجلسه في حجره ويقول للمســلمين قاطبة "اللهم إنـــي أحبه فأحبه وأحب من يحبه".

"اللهم إنــــي أحبه فأحبه واحب من

يـروي بعض المؤرخين أن حتــى قبلات النبي فيها رسائل للمســــلمين فكان أكثر تقبيله للحســـن على فمه وأكثر تقبيله للحسـين على نحره دلالة على أن هذا ســيذبح منحورا وذاك ســيقتل مسـموما.

عاش الحسـن مع النبي سبع سنوات غمره النبي خلالها بهذه المحبة وهذه



4

جده أفضـل البشـر. أبوه سيد الأوصياء. أمه سيدة نســـاء العالمين، وأخوه سـيد شـباب أهل الجنة. فأي مقام هذا؟

الرحمة وهذه الألفة.

وفي القرآن إشـــــارات. لما نزلت آية المباهلة كان الامام الحســــن صبياً صغيراً. جاء النبي يمســك بالحســن بيده اليمنى ويحمل الحســـين. علي خلفه وفاطمة خلفهم. وباقي القصــة معروف.

وهناك آية التطهير. يأتي رســـول الله إلى بيت الصــديقة فاطمة بالكســاء اليماني. يأتي الحســن ويســـتأذن ويأتي أهل البيت إلى أن يـرفع النبـي يديه بالدعاء: اللهم إن هؤلاء حامتــي وخاصــتي وأهل بيتي لحمهم لحمي ودمهم دمـــي يؤذينـــي ما يؤذيهم. يريبني ما يريبهم. اللهم فأذهب عنهم الرجس وطهرهم تطهيـرا. ينـزل الأمين جبـرائيل: إنما يـريد الله ليذهب عنكم الرجس أهل البيت ويطهركم تطهيرا.

والإمام الحسن موجود في آية المودة:
"قل لا أســــألكم عليه أجراً إلا المودة
في القربى". هناك فرق بين المحبة
والمودة. المحبة هـــي ميل عاطفـــي
قلبـي اما المودة فهـي الأثر العملــي
للمحبة بمعنى إنـي أوالـي أهل البيت
واعتبرهم القادة والســـادة. وهم بعد
النبي يقودون الأمة الإســلامية، وانني
أزورهم واحضــر مجالســـهم وأحزن
لأحـزانهم وأفـرح لأفـراحهم. كل هذه
تشـتمل عليها المودة.

وهكذا إلــــى أن جاءت لحظات الوداع للنبي (ص) وكانت من أشــد اللحظات صعوبة على الحســن والحســين (ع) فهما يريان أن بعض الموجودين يسـيئ للنبي بالقول: إن الرجل ليهجر.

تتوالى الأحداث فيشــــــاهد الإمام الحســـــن الظلامة على أبيه، ويرى الظلامة الكبرى على أمه.

فــــي أيام خلافة أبيه كان يأتــــي من عندهم أســــــــئلة فيقول لهم أمير المؤمنين: اذهبوا إلــــى ذلك الـــرجل (الحسـن) واسألوه.

جاء أحدهم من الشام وعنده مسائل فأراد الإمام أن يبين منزلة الحســــن والحســــين فقال: يا هذا سمي أي الغلامين شئت، فسأل الرجل الحسن عن مســـائل وأجابه الامام بأبهى ما يكون الجواب من القرآن ومن الســنة النبوية.

في فترة الخلافة لأبيه المرتضى (ع) أدى الحســن أدواراً بعد أن أصبح شاباً في الثلاثين من عمره تقريباً. رأى كيف ان الدنيا قامت ضـــــد خلافة أبيه ولم تقعد.

هؤلاء أهل الباطل عندهم طـــــرق عجيبة لعـرقلة طـريق الحق وعــرقلة مسيرة الرسالات السـماوية.

لما جاءت الخلافة لأميــــر المؤمنين ابتدعوا له الحــروب حتـــى لا يطبق الإســـلام المحمدي. رويدا رويدا كان الاســــلام المحمدي قد تحول إلى اســـلام اموي. وكان الغدر من ميزات هذا الاسلام المنحرف.

أول من غدر كان طلحة والزبيـر وافتعلوا حرب الجمل. ابو موســـى الأشــعري كان يقول للناس هذه فتنة لا أحد يخرج ويقاتل مع أميــر المؤمنين. وكان يقول

لهم: هكذا قال رسول الله.

الامام يرسل أصحابه لحسم الأمر في الكوفة دون نتيجة إلى أن أرسل الامام الحسين. وجاء الحسين بتلك الشيخصية وقد كان مهيوباً. من المعلموم ان أمه فاطمة (ع) كانت قد قالت لرسول الله: انحلهما يا رسول الله. فقال: فأما الحسين فله هيبتي وسؤددي وأما الحسين فله جودي وشجاعتي.

التقى بشـخص في الطريق قال له إن لك عظمة فقال له الحسـن: لا ليسـت عظمة ولكنها عزة أولم تســـمع كلام الله "فلله العزة ولرسوله وللمؤمنين".

الإمام يض\_ع لنا قاعدة جميلة للعزة: "من أراد عزاً بلا عش\_يرة وهيبة بلا سلطان فليخرج من ذل معص\_ية الله إلى عـز طاعة الله عـز وجل". بالعودة إلى السـيرة، الامام الحسـن استطاع أن يعزل ابو موسى الأشعري وأن يجند 11 الف مقاتل ويذهب بهم إلى البصرة وينتصر.

في صفين كان الحســــن قائدا على الميمنة. قاتل امام عينــــي أميـــر المؤمنين حتى قال: أمســـكوا عني هذين الغلامين (الحسـن والحسـين) لئلا ينقطع نسـل رسـول الله (ص).

استلم الامام الحســــن الإمامة في أحلك الظـــــروف. البعض من اخواننا يتصـــــور أن جيش الامام كان من الشـــيعة. لا. يجب أن نعرف أن جيش أمير المؤمنين وجيش الامام الحســن لم يكونوا جميعاً من الشيعة.

هؤلاء كانوا تربية 70 ســنة من الابتعاد عن الاســلام. كانوا يعتقدون ان الإمام هو مجرد صــحابي لا انه إمام مفترض الطاعة.

قطاع كبيــــر من الجمهور كان عندهم أهواء ومطامع دنيوية.

جاءته الخيانة من أقــــرب الناس. من عبيد الله بن العباس، ابن عمه. سـلمه الحسـن (ع) ١٢ ألف مقاتل لكنه انتقل بهم إلى معســـكر الأعداء مقابل ألف ألف دينار. انظروا للخيانة التي حصلت. كذلك وصـلت رســائل من معاوية إلى زعماء العشــــائر أنه إن سـلّمتم الامام الحســــن لنا أو قتلتموه فلكم أموال وضيع في الشـــام ولكم مناصب، فبدأ بعضـــــهم يتحين الفرص لقتل الإمام حتى صار الامام يرتدي ملابســـــه الحربية ولامته في الصـــــلاة. وفعلاً اغتالوه في الصــلاة. تعددت محاولات الاغتيال اكثــر من مــرة إلـــى ان طلب معاوية الصلح وكان الامام الحسن يري جيشه قد تقاذفته الأهواء والشائعات، وان بعض الجهلة اراد تســـــليمه إلى معاوية وحاشــي للامام أن يكون ذليلا بين يدي الطلقاء وأبناء الطلقاء فآثـر أن يصـــالح معاوية حتى تنكشـــف لهم حقيقة معاوية. وســــبحان الله ما أن رحل الحســــن (ع) حتى قال معاوية لأهل الكوفة: "انــي ما قاتلتكم لكـــي تصـوموا أو تصــلوا أو تحجوا، إني أعلم أنكم تفعلون ذلك ولكني قاتلتكم لكي اتامـر عليكم وقد مكننــي الله من ذلك وأنتم له كارهون، وإن ما شـــرط على الحسن كله تحت قدمي هاتين".

نختم بما للامام الحسين من دور في كربلاء. لا يتصور أحدكم أن الحسين كان عنده القاسم فقط في كربلاء. من أولاد الامام الحسين في كربلاء عبد الله الأكبر ويقال أنه زوج السيدة سكينة استشهد بعد أن قاتل قتالاً شديدا، ولديه أيضا عبد الله الأصغر عمره ١١ سنة وقصته حزينة: جاء أبجر بن كعب يريد أن يضرب الحسين بالسيف قال: ويلك يا ابن الخبيثة أتريد قتل عمي؟ فقطع الخبيث يمينه ورماه حيرملة بسيسين...نعي..

كان ذلك في ٢٤ آب ٢٠٢٣ في الصــالة الكبيرة للمركز.



## ليالي الجمعة

## سماحة الشيخ ناظم الوائلي في أجواء الأربعينية: الله جعل أفئدة من الناس تهوي الى الحسين (ع)

ورد في زيارة أبي عبد الله الحسيين (ع): "السلام عليك يا وارث آدم صفوة الله. السللم عليك يا وارث نوح نبي الله. السللم عليك يا وارث إبراهيم خليل الله السللم عليك يا وارث موسى كليم الله السللم عليك يا وارث عيسى روح الله. السلام عليك يا وارث محمد حبيب الله. السلام عليك يا يا وارث على ولي الله".

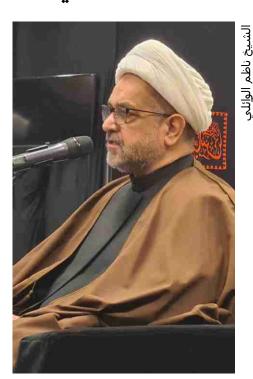
زيارة وارث هي زيارة معتبرة يـرويها ابن قولويه فــي كامل الــزيارات عن الإمام الصــــادق (ع). روى حذيفة بن اليمان عن النبي (ص) أنه قال وكان الحسـين معه: "هذا الحســين بن علي بن أبي طالب فاعرفوه".

النبي (ص) يريد منا أن نعرف الحسين معرفة حقيقية لا معرفة شـــــكلية. المعرفة الحقيقية هـي أن ندخل إلـى عمق وتفاصيل الحســــين (ع). إلى جوهر الإمام. إلى صـــفاته وكمالاته الشخصة.

هناك نصوص كثيرة تلقي الضوء على صفات الإمام الحســـــين (ع) ولكن سنتناول في هذا المجلس نصـــين: الأول ما ورد عن الإمام الصادق (ع) في زيارة وارث، والآخر ما ورد عنه (ع) في الزيارة الشــــعبانية. فالمعرفة تكون أكمل عندما نســــتمدها من إمام معصوم. أي من خبير.

تشـــــير زيارة وارث إلى وراثة الإمام الحســير زيارة وارث إلى وراثة الأنبياء بالإضافة إلى إمام معصـــوم وهو أمير المؤمنين (ع). الوراثة هـــــي انتقال شــيء من شـخص لآخر. شـخص يرث أموالاً من أبــــيه أو عقاراً. فماذا ورث الحسـين (ع) من هؤلاء الأطهار؟

-(١) ورث المقام وهو مقام الإمامة لأن هؤلاء الذين ذكرهم الإمام الصادق (ع) كلهم أئمة، كانوا أنـــبــــياء لكـــنهم وبالإضــافة لنبوتهم كانوا أئمة. الإمام الحســــين (ع) لما قام بالإمامة كأنما ورث منهم هذا المقام العظيم: "وإذا



ابتلى إبراهيم ربُّهُ بكلمات فأتمهن قال إني جاعلك للناس إماما".

-(۲) ورث الحسين منهم الإرث المادي أيضا، فما هو هذا الإرث المادي؟ كُتب الأنبياء السابقين نقلت إلى نبينا (ص) عن طريق عبد المطلب وأبي طالب. هناك أيضا صحف إبراهيم، والتوراة، والإنجيل، وقميص يوسف. هذه كلها انتقلت من معصوم إلى معصوم إلى أن وصلت إلى الإمام الحسين (ع). ورد في الزيارة الرجبية: "السلام عليك يا وارث التوراة والإنجيل والزبور".

-(٣) ورث الإمام الحسيين من هؤلاء الأطهار العلم. كيف يُورّث العلم؟

العلم على قسمين: علم لدنّي وعلم اكتسابي. العلم اللدني يُفاض على الإنسان من الله مباشرة ومن دون أي واسطة، وهو يفاض عندما تكون لدى الإنسان قابلية لاستقبال الفيض. عندها يفيض الله عليه بالعلم الخاص. النبي موسى (ع) لما يلتقي مع ذلك الرجل الذي تحدث عنه القرآن ويقال أنه الخضر تحدث القرآن عن الخضر

فقال "فوجد عـبداً من عـبادنا آتـيـناه رحمة من عــندنا وعلمــناه من لدنّا علما" هـذا علم خاص، علم مفاض من الله على هذا الرجل مباشرة.

موسى (ع) يقول للخضــر "هل أتبعك على أن تُعلمني مما عُلِّمت رشــداً"؟ وهناك علم اكتســـابي يكتســـبه الإنســـان من خلال الذهاب إلى المدرســــة وينتقل من مرحلة إلى مرحلة إلى الجامعة أو الى أن يكتسب تخصصات أكثر. وكلما بذل جهداً أكبر اكتسب علماً أكثر.

الإمام يكتسب العلم من الله مباشرة أو عن طريق إمامٍ مثله أو عن طريق نبسي. يقول أميسر المؤمنين (ع): "علمني رسول الله ألف باب من العلم يفتح للسي من كل باب ألف باب". هذا علم اكتسابي.

الإمام الحســين (ع) أيضــاً ورث العلم من هؤلاء الأولـياء والأنـبــياء والعظماء. هناك آيات في سـورة البقرة لو تأملناها تتضح الصورة:

"أنبؤني بأســـــماء هؤلاء إن كنتم صادقين". الله سبحانه وتعالى يســأل الملائكة عن أســـماء المخلوقات في هذا الوجود وحقائق الأشــــياء "قالوا ســـبحانك لا علم لنا إلا ما علمتنا". يطلــبون من الله أن يعلمهم، ولكن الله لم يعلمهم مباشرة. "قال يا آدم أنبئهم بأسـمائهم" الله سـبحانه علّم آدم من دون واسـطة أي علماً لدنيّاً، ثم ان الله علم الملائكة بواســـطة آدم (ع) فهو علم اكتسابى.

الإمام الحسـين (ع) لديه العلمان علم لدنّي وعلم اكتسـابي. كان ما زال في مكة ولم ينطلق صـــوب العراق وكان يقول "كأني بأوصـــالي هذه تقطعها عســـــلان الفلوات بين النواويس وكربلاء".

-(٤) الإمام الحســــــين (ع) ورث من هؤلاء الأطهار خصائص أخرى إنفرد هو (ع) بها دون سائر الأئمة (ع).

#### ما هي هذه الخصائص؟

١- لما نأتي لآدم نجد أن له تسعة من الأوصياء. آخر أوصيائه أطول الانبياء عمراً وهو نوح (ع) فهو وصيي لآدم إضافة إلى كونه نبياً من الأنبياء. ونوح طهّر الأرض من الشرك والأوثان، لما نأتي للإمام الحسين (ع) فإن أوصياءه تسيعة آخرهم أطول الناس عمراً (المهدي عج) ويقوم بالدور الذي قام به أولئك المصلحون.

٢- لما نأتي إلى نوح (ع) "ويصـــنع الفلك" كان صـاحب سـفينة النجاة، ولما نأتي للإمام الحسين (ع) نجد أنه وصـف بهذا الوصـف بأنه "سـفينة النحاة".

٣- نأتي إلى إبراهيم الخليل فقد ضرب المثل الأروع بالتسليم لله. فالعلاقة بالله لها مسراتب مثلاً عندما يرفع الآذان البعض يبادر والبعض يتأخر. البعض يتقاعس. العلاقة مع الله تتقوى عندما لا يكتفي الإنسان بأداء الواجبات بل عندما يبادر إلى عندما المستحبات وعندما تصل إلى أعلى درجاتها يصل الإنسان إلى حالة الذوبان والانصام والعناء في الله الذوبان والانصاح والعناء في الله الخالال. وهذا ما وصل اليه إبراهيم الخالال.

جمعوا الحطب حتى صـــــار كالجبل واحتدمت به النار بحيث لو مرّ الطائــر من فوق تلك النار يهوي محتـــرقاً. من الطبيعي هنا أن يضطرب قلب الإنسان وأن يخاف ويتوســل ولكن إبراهيم (ع) كان قلــبه بارداً مطمـئــناً رغم رؤيــته للخطر والنار.

يروى أن الملائكة عرضــــوا خدماتهم عليه، الملك الموكل بالـــريح، والملك الموكل بالمطـر وإبـراهيم يقول لهم لا حاجة لي عندكم أبداً.

يســــأل جبرائيل عن حاجته يقول له: "حاجتي عند ربي (حســـــبي من ســـــؤالي علمه بحالي) فجاء النداء الإلهي "قلنا يا نار كوني برداً وســـلاماً على إبراهيم".

حين أُمر بذبح ولده إســـماعيل الذي

رضـــخ للأمر وقال لأبيه: افعل ما تؤمر ستجدني إن شاء الله من الصـابرين". جاء إبراهيم وشــــرع بالعمل وهذا تســــليم مطلق لإرادة الله عز وجل. الإمام الحســين (ع) في كربلاء ضرب أروع الأمثال حيث جرت عليه مصـائب عظيمة الواحدة تلو الأخــرى وهو يقول "رضاً بقضائك، وتسـليما لأمرك، يا رب، لا معبود سـواك".

الله ســـــبحانه جعل لإبراهيم مقاماً يصلي خلفه كل من حج إلى بيت الله الحــرام "واتخذوا من مقام إبــراهيم مصلّى" وجعل للحسين (ع) مقاماً يـــزوره الملايين ويخاطبونه "يا وارث إبراهيم خليل الله".

الله يتحدث عن إبراهيم "واجعل أفئدة من الناس تهوي إليهم" (إلــــى عائلة إبراهيم وذريته) وجعل أيضاً للحسـين ولآل الحسين قلوباً تهوي إليهم.

هذا بعض ما ورثه الإمام الحسين (ع) من هؤلاء الأطهار.

ماذا ورث الحسين؟ ورث المقام وكـتب الانـبـياء الســـــابقين وورث العلم الاكتسابي والعلم اللدني...







جانب من الحضور

#### مجلس فاتحة

# سماحة السيد أحمد الحسيني في فاتحة المغفور له السيد حسين الموسوي: الأجر على قدر المشقة. أما في زيارة الحسين (ع) فالأجر على قدر المعرفة

"ذلك ومن يعظم شـــعائر الله فإنها من تقوى القلوب".

المجلس منعقد على روح المرحوم السيد حسين الموسوي ونحن قــريبون من زيارة الأربعين، وهو قد توفي ليلة الأربعين. الحديث إذن عن الزيارة، زيارة الإمام الحسين سلام الله عليه.

إذا مررنا على تاريخ المسلمين ونظرنا في شعائر الإمام الحسين (ع)، نرى أنه منذ أن استشهد إلى يومنا هذا، يوجد من أهل البيت حث شهديد، وتشهين (ع). طبعاً لدينا في الأصل إن الحسين (ع). طبعاً لدينا في الأصل إن يزارة المؤمن الحي من المستحبات، وزيارة المؤمن الحيت أيضاً، ولكن يوجد تشديد على زيارة الإمام الحسين. بالمقابل يوجد موقف معادٍ ضد هذه بالزيارة. توجد حرب شرسة ضد هذه الزيارة وصلت إلى حد القتل وقطع الزيارة وضلت إلى حد القتل وقطع الأيدي وذهاب الأنفس، وذلك على المستويين العملي والنظري.

نأتي أولاً إلى قضـــية زيارة القبر. لدينا قبل الإمام الحسيين شهداء؛ شهداء أحد مثلاً. النبـــي (ص) قال: "زوروهم وســلموا عليهم، فوالذي نفس محمد بيده، ما زارهم أحد وســــلّم عليهم إلا وردّوا عليه السلام". مع ذلك نشبت خلافات على هذه المقبرة التي تضـم رفات اولئك الشــــهداء. هناك من اراد لمكان شـهداء أحُد أن تختفي معالمه. لدينا في الروايات الصــــحيحة التي ذكـرها التاريخ أن فــي زمن معاوية قد اجري عليها الماء، ونقل المســـلمون شـــهداءهم، وفي الرواية أن حمزة بن عــبدالمطلب، لقد كان طويل القامة، وحين دفـنوه لم يكفه الكفن، فقد كانوا حينها فقراء، فإذا غطوا راســـه بانت قدماه، وإذا غطوا قدميه ظهر راســـه. جاؤوا له عندئذ بشــجر الطرفة، ولدينا مثل هذا الشجر في العراق، هو شجر مـبلول دائماً، وغطوا قدمــيه به. فلما فتح قبر حمزة (ع) وجدوا ذلك الشـــجر غضا طرياً مبلولاً كأنه دفن الساعة. انظر في مصــادر التاريخ من الفريقين.

وأيضاً، جابر بن عبدالله الأنصاري، نحن دائماً نذكر جابراً ولا نعرف من هو. جابر بن عبدالله الأنصاري بتعبيرنا اليوم هو ابن أحد الشهداء. استشهد والده في معركة أحد. جابر كان عمره ١٤ عاماً حين استشهد والده عبدالله بن حزام، حين حفروا قبره لينقلوه، وقع الفأس على قدمه، فانبعث الدم من قدمه. على التاريخ يذكر ذلك. الشياهد هنا أن عضرالات لوأدها ودفنها، ويوجد في محاولات لوأدها ودفنها، ويوجد في محاولات لوأدها ودفنها، ويوجد في المقابل حث عليها. كيروايات أهل المتابي عليهم السيالم: "من زار الحسين ماشياً"، "من زار الحسين عارفاً..."، كل واحد من هؤلاء له أجر. عارفاً..."، كل واحد من هؤلاء له أجر.

فإذن زيارة قبر الشـــهداء أكدت عليها الــروايات. وماذا عن المؤمن العادي؟ نحن مأمورون اذا استعصت على أحدنا مشــكلة، ولم يســـتجب دعاؤه، ان يذهب إلــى قبـر أبيه، ويقــرأ الفاتحة ويدعو عند القبر. وبلا شــك إن قبر الأب وقبور الدنيا كلها لا تســـاوي غبرة من تراب الصحن الحسيني.

إذن لدينا اســــــتحباب زيارة قبور المؤمنين فإنها تذكــر بالآخــرة: "إذا ضاقت الصدور فاقصدوا القبور". إن هذه الزيارة تجعل الإنســــان يفكر أن هذه الدنيا التي نتصـــارع عليها، آخرها أن يضعونا في هذا التراب. وانظروا كيف أن الإنســـان بمجرد ان يموت يذهب معه حتى اســــمه: هاتوا الجنازة، انزلوا الجنازة. يعني في أحســــن الأحوال يقولون "المرحوم". يذهب اســــمه، منصــــبه، عنوانه، کل شیء پنتهی بمجــرد أن يموت. عندما تـــزور القبـــر وتقف عليه، فإنك تســـتشـــعر هذه المعانـــي. وتعـــرف أن الدنيا ليس لها قيمة، وإذا مات الإنســــان فإن أحداً لا يبقى معه غير عمله. ونحن للأســـف أكثـر ما نــزهد به هو هذا الذي يبقــى معنا: وهو العمل.

إذن لدينا في الروايات تأكيد على زيارة قبر المؤمن، هذه الزيارة العادية.



نحن مأمــــورون اذا استعصــت على أحدنا مشــكلة، ان يذهب إلى قبـر أبيه، ويقـرأ الفاتحة ويدعو عند القبــر. لكن لا شـــك إن قبر الأب لا يســـاوي ذرة من تراب الصحن الحسيني

الـزيارة الثانية، هـي زيارة قبــر النبــي (ص) وزيارة قــبور الأنــبــياء والأولـــياء والصــــــــالحين. وهناك إجماع حول استحباب زيارة قبر النبي.

نأتي إلى زيارة الحســين (ع). لقد أكد علـيها ائمة اهل الــبــيت (ع) تاكـــيداً شـــــديداً. لماذا؟ انظروا إلى حقيقة الصـــــراع، منذ أن دبّت أقدام أبناء آدم علـــى وجه الأرض، منذ أن قتل قابيل هابيل، منذ ذلك الوقت يوجد صـــراع، وسيبقى الصـــراع حتى ظهور الإمام المهدي عجل الله تعالـــــى فــــرجه الشــريف. الظهور هو النصــر والغلبة، "بســــم الله الرحمن الرحيم هو الذي أرســـل رســـوله بالهدى ودين الحق ليظهره على الدين كله"، ليظهره يعني لينصره، ليغلّبه على الدين كله. منذ قابيل إلــــــى زمن الظهور يوجد صـراع، ولكن توجد حلقة تربط بين أول مظلوم إلـــى آخــــر لحظة قبل ظهور الامام المهدي. هذه الحلقة هـــــي الإمام الحسيين (ع). ولذلك أول ما يظهــــر الإمام المهدي (عج) بماذا يــــنادي؟ "ألا يا أهل العالم، إن جدي الحسين قتل عطشاناً، وطرح عرياناً". أول ما پنادي به هو اســــــم جده، ومظلومية جده وعطش جده. فقضية زيارة الحســـين الشـــهيد يوجد تاكيد عليها من أئمة أهل البيت ومن النبــي أيضا. ماذا كان النبي يقول؟ "من زارني ولم يزر عمي حمزة فقد جفاني".

بالمقابل هناك من كان يمنع الـــزيارة. منذ الأربعين أو منذ الـيوم الـثالث حـين اتي الإمام زين العابدين وســــأك بني اســد: ما معنى وقوفكم هنا؟ خافوا ان يقولوا جئنا إلى الأجســــاد الطاهرة، قالوا: جئنا نتفرج على هذه الأجسـاد. قال الإمام: لا ليس هذا قصـــــدكم، اخبروني عن نياتكم. بنو أسـد كانوا قد حاولوا أن يدفنوا الأجســاد، ولكنهم لم يستطيعوا، لماذا؟ لأن الجثث الطاهرة كانت بلا رؤوس. الشــــاهد من هذا الكلام أن الــزيارة منذ ذلك اليوم كانت ممنوعة واســتمرت في عهد الأموين، وبعدهم المــــــروانيين. هذا الذي يســمونه مروان الحمار. كان آخر ملوك بنـي أمية وكان أول قــرار أخده هو منع زيارة الإمام الحسين عليه السلام.

ثم جاء العباســــيون، وهم من بني هاشـم، وكان يفترض بهم أن لا يحتكّوا بزيارة الإمام الحسـين (ع)، ولكن كلهم حاربوا زيارته.

حين نأتي إلى الروايات نجد أن "من زار الحسين متشوقاً له اعطاه الله بهذه الزيارة ســـبعين حجِة"، ولدينا "من زار الحســــين ماشياً كان له بكل خطوة عتق رقبة من أولاد إســـماعيل، وبكل خطوة حســـنة، وبكل خطوة محو سيئة"، يعني إذا خرج الزائر من البصرة فإنه يرجع موفوراً. مقتضـى زيارة الإمام الحسـين ماشـياً هي الجنة، إلا إن كان هناك موانع، كأن يكون معتدياً علــــى أموال أو أعــراض الناس. التفاوت فــي ثواب الزيارة يأتي من المعرفة: "من زار الحســـين عارفاً بحقه"، هذه المعرفة بالإمام الحسـين درجات. فزيارة الإمام الحســين ليســت واحدة. لدينا مَثل يقول: الأجر على قدر المشــــقة، أما بالـزيارة: فالأجــر علــى قدر المعــرفة. هناك من يزور الحســين ويعرف ٢٠%، وهناك من يعرف ٨٠%. كل واحد على قدر معرفته.

هناك تأكيد على الزيارة ماشـــياً. لدينا في الروايات الصـــــحيحة إن الإمام الحســـن حج ١٥ مرة ماشياً. يقال إنه لما حج أول مرة ســــار على الجادة العظمى، يعنـي علـى الطـريق العام، فلما رأى الناس تتبعه، مما يســــبب لهم المشــــــقة، تنكّر وسـار بين البسـاتين (وترك الجادة الكبيرة). يوجد تأكيد كبير على المشـي...

الشيخ الأنصاري قدس الله نفسه الطاهرة كان يذهب للزيارة ماشـــياً. أغلب علمائنا كان يمشــي من النجف إلى كربلاء. الشيخ الأنصاري مشـى، السيد محسن الحكيم.. الخ.

وأيضاً، زيارة الأربعين التي صارت معلماً من المعالم للشييعة. هذه الزيارة لم تعد زيارة عادية، أصبحت زيارة عالمية. وإذا نظرت إلى أعلام الدول المرفوعة فإنك ترى جميع الدول تقريباً، من أمريكا الجنوبية، من شيرق الأرض وغربها. هذه اليزيارة منذ أن بدأت تنتشر وتظهر بشيكل كبير، بدأت السهام توجه إليها. وسوف توجه إليها

سـهام أكثر.

من علامات الإيمان، كما يقول الإمام العســــكري (ع): علامات المؤمن خمس: "صلاة إحدى وخمســـين، وزيارة الأربعين، والتختم باليمين، والجهر ببســـم الله وتعفير الجبين، والجهر ببســـم الله الرحمن الرحمن الرحمن. وأول ما بدأ التشكيك بدأ بهذا الحديث. وهناك جواب للسيد السيستاني حفظه الله، حين سألوه أن هناك من يشــكك بهذه الزيارة ألسيد: "الذي يشــكك بها لا يُصـغى السيد: "الذي يشــكك بها لا يُصـغى لقوله". لم يقل لا تــردوا عليه، بل قال أصلاً لا تسمعوا لقوله.

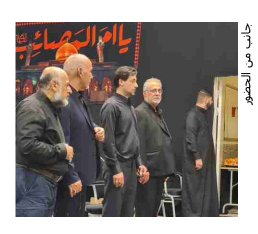
هذه الزيارة إذن أصــــبحت معلماً من المعالم، وأصبحت مفخرة لشــــــيعة العراق. وتاريخ العشـائر العراقية مليء بالجود والكرم.

لدينا كرم لا متناهي في عشــــائرنا. ولكن لم يرفع رأس العراقيين كما الآن، شعوب العالم تصـيح شـكراً للشــعب العراقي. هذا كله ببركة سـيد الشـهداء عليه السـلام.

نقطة أخيرة. ماذا قال الإمام الحسين (ع) لعلـــي الأكبــر؟ يقول له: "بنــي علـي، علـي، علـي، علـي، علـي، علـي، أما أنت فقد متّ واســـترحت، وتركت أباك لهمها وغمّها". كم بقي الحســين بعد الأكبر؟ بقي سويعات فقط، ولكنه رغم ذلك يقول له: تــــــركت أباك لهمها وغمها...

نعی

كان ذلك فــــي ١٠ أيلول ٢٠٢٣ فــــي الصالة الكبيرة للمركز.



#### عاشوراء

# راء:

## سماحة الشيخ محمد البهادلي في مجلسه الأخير في عاشوراء: زينب (ع) قالت سأعود إلى الخيام. ولكن أي خيام؟

لم تتمكن مجلة "اخبار المركز" -في عددها الســــابق- من نشــــر كل المجالس التي أحياها سماحة الشيخ محمد البهادلي في مركز الامام علـي (ع) في شهر محرم الحرام، بســـبب ضيق المساحة.

فالعدد السابق لم يتسع لمجلس الليلة الأخيـــرة، وعلية فإن "أخبار المركز" تنشــر هنا بالتالي هذا المجلس الذي دمج فيه ســماحة الشــيخ البهادلي في كل فقرة من الشــيخ البهادلي في كل فقرة من فقراته بين الســرد التاريخي لأحداث اليوم العاشر (بعد استشــهاد سيد الشهداء) وبين السرد الأدبي للأحداث عن طريق النعي:

يبقى جسـد الحسـين على الرمضـاء ثلاثاً، يعني إمامكم الحسـين الآن جثة بلا رأس على أرض كربلاء، وقد داسـت الخيل صـدره. يا غريب يا مظلوم كربلاء. يا عارياً على الثرى ومســلوب العمامة والرداء، ومحزوز الـرأس من القفا، اي وا حســــيناه. يا ليتنا كنا معكم سادتي فنفوز والله فوزاً عظيماً.

الإمام زين العابدين دخل علــــــيه أبو حمزة الثمالي، قال: "ســــيدي أما آن لحزنك أن ينقضي، إن القتل لكم عادة وكرامتكم من الله الشـــــهادة"، فقال الإمام: "شـكر الله سـعيك يا أبا حمزة. صــحيح أن القتل لنا عادة وكرامتنا من الله الشهادة، ولكن هل سببي النساء لنا عادة؟ والله يا ابا حمزة ما نظرت إلى عماتي واخواتي إلا وتذكرت فرارهن من خيمة إلــي خيمة والمنادي ينادي احـــــرقوا بيوت الظالمين". لما هجموا على خيام بنات الرسالة، زينب صعدت على تل الاحزان، والحســين اخر رمق فيه، قالت: "أخي حسـين إن كنت حياً فأدركنا، وإن كنت ميتاً فأمـــرنا وأمـــرك إلى الله"، قال الراوي: قام الحسيين ولشــــدة نزف دمه هوی مکبوبا علی وجهه، ثم قام ثانية وثالثة، وفــــي كل مرة يهوي على وجهه... (نعي).

هذا موقف، وموقف آخــر لما رجع جواد الحســــــين وهو يهمهم بالظليمة الظليمة... (نعي).

هجموا علـى خيام الفاطميات، ذهبت مولاتنا زينب إلـــى مولانا زين العابدين عليه السـلام: سـيدي ماذا تقول؟ قال: عمة عليكنّ بالفرار (نعي).

ثم إن مولاتنا زينب نادت على عمر بن سعد. قالت: "ويلك يا ابن سعد، أتبقى الفواطم في البراري؟" نصـــبوا خيمة واحدة لزينب. جمعت النســــوة والأطفال.. لكـنها فقدت يـــــيمة من والأطفال.. لكـنها فقدت يـــــيمة من يتامى الحسين. خرجت فرأت رجلاً من الأعداء، قالت له: بمن تعبد أما رأيت لنا يتيمة؟ قال: لا، ولكن سمعت أنيناً عند الروابي هي التلال الصــغيرة التي عندها نحر الحســـــين عليه السلام، خرجت زينب... (نعي).

ذهبت إلى مصــرع أبي عبدالله. لما صارت قريبة سمعت أنيناً: "أبة حسـين من الذي حز وريدك، أبه حسـين من الذي خضـب شيبك؟ أبه حسـين من الذي أيتمني على صغر سني؟" أي وا الذي أيتمني على صغر سني؟" أي وا احتضـنتها، صبّرتها. قالت: "بنية ما لي أراك قد هـــربت؟" قالت: "عمة لما أراك قد هــربت؟" قالت: "عمة لما فجمت علينا الخيل وأوقدوا النار فــي خيامنا، لم أجد الأمان إلا في حضــن أبي الحسين".. (نعي)..

زينب صبّرت سكينة، ولكن زينب تنظر إلى جســـد الحســـين، وتقول له: سأعود إلى الخيام. ولكن أي خيام؟ رجعت زينب إلى الخيام، صــــببّرت النسـوة والأطفال، يقولون أنها لشــدة التعب هوّمت عـيـناها قلــيلاً، وإذا بها ترى ســـوادة أقبلت من جهة الغريّ. قالت: "يا ســـوادة، شـــمّري عنا وابتعدي. إن أردت ســـلبنا فنحن وابتعدي. إن أردت ســـلبنا فنحن مســـلبنا فنحن مســـلبنا فنحن مســـلبنا فنحن مروّعات"، وإذا بصــــوت من هذه الســـوادة: "يا زينب هذا أنا ابوك"...

ولما طلع الصــــباح على الفاطميات، جيء بالنياق الهزّا. زينب التفتت إلى ابن سـعد. قالت: "أبعد الأجانب عنا"... دع بعضنا يُركب بعضا.. يقولون إن زينب ركّبت الأيتام واحدة تلو الأخــــرى. ثم صارت تنظر يميناً شـمالاً، لم يكن هناك

إلا زين العابدين (ع)، قالت يا ابن أخي، أركبك أم تركبنـي؟ قال عمة أنا أركبك ودعينـي وهؤلاء القوم. يقول الـراوي: جاء الإمام زين العابدين، ثـنا ركـبــته، صعدت زينب على ركبة الإمام، لشــدة مرضـه صار يرتعش وهوى مكبوباً على وجهه، جاء اللعناء، لوّعوه بالســـياط.. (نعي).

مروا بهنّ على جثث الشـــهداء. يقول الإمام زين العابدين: "لما مروا بنا على جثث الما مروا بنا على جثث الشـــهداء كلما بكى واحد منا لوّعوه بكعب الرمح والســــياط. ولكن نظرنا، بعض الشـــهداء نائمون على جهة اليمين، البعض علــــــى جهة الشـمال، إلا أبي الحسـين كان مكبوباً على صـــدره. لما نظرت عمتي زينب أرادت أن ترمي بنفســـها، قلت عمة أرادت أن ترمي بنفســها، قلت عمة ارحمي حالي، ارحمي ضـعف بدني، ارحمي ضـعف بدني، مقيّد؟ قالت يا ابن أخـــي أريد أن أودع أخي الحسـين. قال: عمة ودعيه وأنت على ظهر الناقة...

صاحت يا ابن أم، يا حســين، نور عيني يا حسـين، والله لو خيروني بين المقام عندك أو الـرحيل عنك لاختـرت المقام عندك، ولو أن الســــباع تأكل لحمي.. (نعي).

سكينة نظرت إلى عمتها زينب، قالت: عمة زينب! من تخاطبين؟ هل أبقى لنا الدهــر رجالاً؟ مع من تتكلمين؟ قالت: أخاطب أباك الحســين.. رمت سكينة بنفسـها من على محملها إلى جسـد أبيها الحسين تحتضن النحر الشـريف، تقبله في نحره: "أبه حســـين وداعاً نحن سائرون سبايا". جاء إليها الشمر، وهي على صــــــدر أبيها، لوّعوها بالسياط... (نعي).

لا حول ولا قوة إلا بالله العلـــي العظيم، وإنا لله وإنا إليه راجعون، وسيعلم الذين ظلموا آل محمد أي مـنقلب يــنقلــبون والعاقبة للمتقين.

كان ذلك فــــي ٣٠ تموز ٢٠٢٣ فــــي الصالة الكبيرة للمركز.

#### مقالات

## الكاتب السويدي الشهير "إيكرفالد" يقول: **القرآن يساعد على الإحترام المتبادل**

قال الكاتب والمترجم الســـــويدي الشــــهير "كارل يوران إيكرفالد" إن القرآن يأمر بالصداقة مع الله، مشـيراً إلى أن النبي إبراهيم هو أصــــــل الإسلام واليهودية والمسـيحية، وأن القـــرآن يمكن أن يكون نقطة البداية لإيجاد الاحترام المتبادل.

جاء ذلك في مقال نشـــرته صحيفة "داغينز نيهيتـر" اليومية فـي ٢ ايلول ٢٠٢٣. واضــــاف الكاتب المعروف (والبالغ من العمر ١٠٠ ســـــنة) إن علاقة الســويد بالإسـلام كانت دائماً جيدة وموثوقة، مشـــــيراً إلى أن "السويد لم تشـارك أبداً في الحروب الصليبية ضد المسلمين"، وأن "ملك الســويد كارل الثاني عشـــر لم يجد أفضــل من حلفائه الموثوق بهم من المسـلمين، حيث كان يسـتطيع بعد الهــزيمة فــي معــركة "بولتافا" (مع روسيا) العودة إلى الســـويد، لكنه فضل الذهاب إلى تركيا المسلمة وبقي هناك خمس ســــنوات على أمل أن ينجح الأتراك في الحرب ضــد الروس".

وســــرد "إيكرفالد" أمثلة عدة عن علاقة الســـويد الجيدة بالإسلام والمسلمين، مشيراً إلى أن السـويد تأتــي فـــي مقدمة الدول الأوروبية التي ترجمت الشـــعر والفلســـفة التي قدمها "البارون إريك هيرميلين" التي قدمها "البارون إريك هيرميلين" (١٨٦٩-١٩٤٤) والتي تضــــمنت ترجمات لحوالـي ٣٠ عملا قيما إلى اللغة الســويدية، حظي ابن الرومي وحده بســتة مجلدات ضخمة ضمت أكثر من ٢٠ ألف بيت شعر.

ولفت إلى أنه تم نشــر مختارات من هذه الترجمات فـي العام ١٩٧٦ من قبل دار "كافيفوش" للنشـــر. ومنذ ذلك الحين جرى نشــــر هذه المختارات فــي عدة طبعات، وبيعت منها أكثر من ١٠ آلاف نسخة اعتبرت مصـدرا مهماً للشــباب في ثمانينات القرن العشرين.

وضــــرب "إيكرفالد" أمثلة عدة من اهتمام السويد بالترجمة عن الثقافة الإسلامية، مشيراً إلى وجود أعمال لا تتوفر بأي لغة أوروبية اخـرى غيـر الســـويدية، ليخلص إلى القول إن للســـويد دورا واضحا في الاهتمام بقضايا الإسلام.

وقال الكاتب: "خلال رحلاتـــي حول العالم، تشــــكل لدي انطباع بأن المسلمين يسـعون إلى اتباع القرآن بدرجة أكبر من اتباع المســـيحيين للإنجيل. الاستثناء في هذا الشــان كان عـندما حث "راينفيلد" (رئـيس الوزراء الأسبق) الســـويديين على "فتح قلوبهم" للمهاجرين. كان بقوله هذا يطبق تماماً مبدأ موســــى "إذا جاء الغريب إلى أرضك، فاقبله كواحد منك" و"أحب قريبك كنفســــك". منك" وأحدة فالجنس البشـــري هو عائلة واحدة

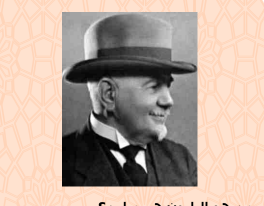
ولفت "إيكرفالد" إلى أن القـرآن يأمـر بالإحسـان للضيف، وقال "لم أواجه أنا وعائلتي في أي بلد مثل الضــــيافة التي وجدتها في تركيا وإيران".

وأضاف "وفقاً للقرآن، (سـورة الحج)، فإن اليهودية والمسـيحية والإسلام تشـــــكل ديناً واحداً، أصله إبراهيم الذي عاش ما يقرب من ٢٠٠٠ سـنة قبل المســـــيح و٥٠٠٠ سنة قبل موسى.

وختم "إيكـرفالد" مقاله بالقول "آمل أن يشـعر السـويديون المسـلمون والدول المسـلمة مجددا بالثقة في أن الســـــويد تعامل الإسـلام بود واحترام".







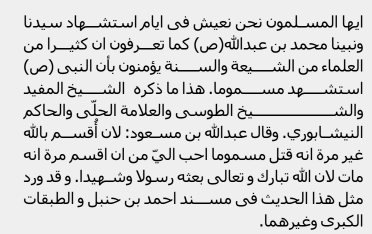
<mark>من هو البارون هيرميلين؟</mark> من هو البارون "إيريك هيرميلين" الذي أشار إليه الكاتب "إيكيرفالد" أعلاه؟

هو مترجم سويدي ولد عام ۱۸٦٠ وتوفی عام ۱۹۶۲.

ترجم إلى اللغة السويدية الكثير من الأعمال الأدبية والدينية باللغة العربية واللغة الفارسية. ترجم مثلا بعض أعمال عمر الخيام (عام ١٩٢٨) وترجم لإبن الرومي أكثر من عمل في أكثر من توقيت عام ١٩٣٣، و١٩٣٥، و١٩٣٦، و١٩٣٩.

وترجم من الفارسية "تذكرة الأولياء" للشيخ فريد الدين العطار الهمداني عام ١٩٣٩. امتازت أعماله باختيار المضامين الإنسانية "كي يصبح الإنسان أكثر إنسانية" كما قال.

## سماحة الشيخ حكيم الهي في ذكرى استشهاد سيد المرسلين (ص): من أتاه زائراً كان شفيعه يوم القيامة





الشيخ حكيم الهي

بالمدينة فقد جفاني، ومن جفاني جفوته يوم القيامة. وقال (ص): من زارني بعد مماتي كان كمن زارني في حياتي، ومن زارني في حياتي كان في جواري يوم القيامة. وسئل الصادق (ع): ما لمن زار رسول الله (ص) ؟ قال : من زاره كمن زار الله عز وجل في عرشه.

اللهم ارزقنا زيارة قبر رسـول الله فى الدنيا وشــفاعته فى العقبى



ولما حضره الموت كان أمير المؤمنين (ع) حاضراً عنده فلما قرب خروج نفسه (ص) قال له: ضع يا علي رأسي في حجرك فقد جاء أمر الله تعالى فإذا فاضت نفسي فتناولها بيدك وامسح بها وجهك، ثم وجهني إلى القبلة وتول أمري وصلى علي أول الناس، ولا تفارقني حتى تواريني في رمسي، واستعن بالله تعالى. فأخذ علي تواريني في رمسي، واستعن بالله تعالى. فأخذ علي (ع) رأسه فوضعه في حجره فأغمي عليه فأكبت فاطمة إليها بالدنو منه فدنت منه فأسر إليها شيئاً تهلل وجهها له. ثم قبض (ص) ويد أمير المؤمنين (ع) تحت حنكه ففاضت نفسه (ص) ويد أمير المؤمنين (ع) تحت حنكه ففاضت نفسه (ص) فيها فرفعها إلى وجهه فمسحه أمره.

ايها المؤمنون لاشك ان زيارة قبر رسول الله (ص) من افضطل الاعمال واعظم القربات فقد روي عن الامام الصادق (ع) عن آبائه عن أمير المؤمنين (ع) قال : قال رسول الله (ص) : من زارني بعد موتي كان كمن هاجر إلي في حياتي، فإن لم تستطيعوا فابعثوا إلي بالسلام فإنه يبلغني. وقال (ص) : من أتاني زائرا كنت شفيعه يوم القيامة. وقال (ص): من أتى مكة حاجا ولم يزرني



"Akhbar Almarkaz" eller Centrets Nyheter (CN) är en tidskrift på arabiska som publiceras av Imam Ali islamic Center en gång per månad. Tidskriften skickas i pappersform till prenumeranter men också är tillgänglig som pdf-fil på nätet.

Tidskriften innehåller nyheter och rapport från olika program och aktiviteter som hålls inom Imam Ali Islamic Center i Järfälla. Den innehåller även sammanfattning av predikningar och föreläsningar som hålls på arabiska I församlingen.